

www.KitaboSunnat.com



#### بسرانهاارجمالح

## معزز قارئين توجه فرمانين!

كتاب وسنت داث كام پردستياب تمام اليكثرانك كتب .....

- مام قاری کے مطالع کے لیے ہیں۔
- 🛑 مجلس التحقيق الاسلامي ك علائ كرام كى با قاعده تقديق واجازت ك بعداك وو (Upload)

کی جاتی ہیں۔

وعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڑ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹرانک ذرائع سے محض مندر جات نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

#### ☆ تنبيه ☆

- کسی بھی کتاب کو تجارتی یادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگرمادی مقاصد کے لیے استعال کرنااخلاقی، قانونی وشر عی جرم ہے۔

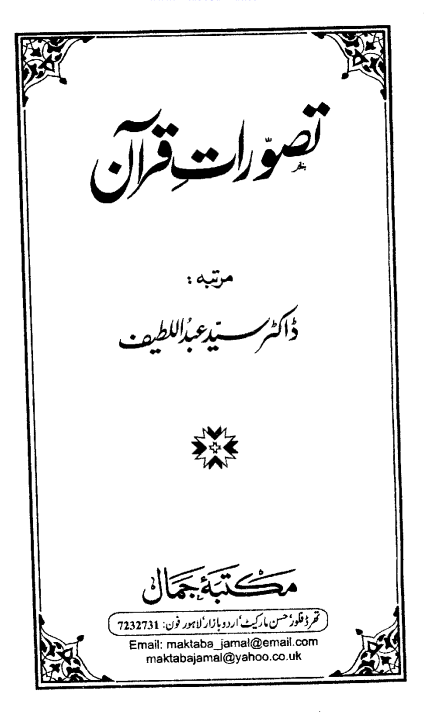
﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل كتب متعلقه ناشرین سے خرید كر تبلیغ دین كی كاوشوں میں بھر پور شركت افتتيار كریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتیم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com



www.KilaboSunnat.com



# جمله حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب : تصورات قرآن

مصنف : مولاناابوالكلام آزادٌ

مرتبه : ڈاکٹرسیدعبداللطیف

اہتمام : میان غلام مرتضے

ناشر : مكتبه جمال، لا مور

مطبع : گنج شکر پرنٹرز، لا ہور

سناشاعت : 2006ء

قيت : -/100روپي

مکتب تبرحمال (تھرڈ فلور'حسن مارکیٹ'اردو بازار'لاہور

- ا<u>روب الروب الر</u>

> 99- . م ج ما ڈل ٹاؤنن ۔ لا ہور پر دروز پر ہ

239

14633ىسىرىسىلىد

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

#### فهرست مضامين

| 7   | د يباچه                                 |
|-----|-----------------------------------------|
|     | بإباقل                                  |
| 15  | قرآن کا تصور اله                        |
|     | باب دوم                                 |
| 34  | صفت ربوبینت                             |
| 36  | نظام ر بو بتیت                          |
| 37  | خارجی پہلو                              |
| 44  | ربوبيت معنوي                            |
| 44  | تقذير                                   |
| 52  | ر بوسیت ـ تو حید پراستدلال              |
| 59  | ر بوبیت ـ وجودمعاد پراستدلال            |
| 62  | ر بوبیت۔وحی پراستدلال                   |
|     | بابسوم                                  |
|     | ح <i>ص</i> ەاۆل                         |
| 63  | سفت رحبت .                              |
| 65  | تتخريب وتغمير                           |
| 67  | جمال فطرت                               |
| 69  | زندگی کې بهانهی                         |
| 71  | بقائح الفغ                              |
| 72  | قضابالحق                                |
| .73 | تذرت وامهال                             |
|     | قضابالحق اوراقوام                       |
| 80  | ندرزیج وامهال اجتماعی زندگی می <i>س</i> |

| تصوارت ِقرآن بسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسیسی                                                           |     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| جصه دُوم                                                                                                       |     |
| صفت رحست اور إنسان                                                                                             | 83  |
| خدااور بندے کے درمیان رضعۂ محبت                                                                                | 83  |
| اعمال وعبادات                                                                                                  | 86  |
| انجیل اور قرآن 89                                                                                              | 89  |
| دعوت میسیح کی فراموثی                                                                                          | 89  |
| وعوت مسيح كي حقيقت 90                                                                                          | 90  |
| عمل اورعاميل                                                                                                   | 92  |
| الجيل اورقر آن کي تعليمات ميں کوئی اختلاف نہيں 📗 94                                                            | 94  |
| كفرمحض اور كفر جار ځانه                                                                                        | 96  |
| باب چبارم                                                                                                      |     |
| خدا كي صفت عدل                                                                                                 | 98  |
| حقدينج                                                                                                         |     |
| وحدبت ديين                                                                                                     | 105 |
| وحدت دين                                                                                                       | 106 |
| الَّدينُ اور الشِرَع بِ اللهِ مِينَ اور الشِرَع                                                                | 110 |
| دین کی قرحدث کوفراموش کردیا گیا ۔ 112                                                                          | 112 |
| تجدید دعوت<br>تا                                                                                               | 114 |
| 115                                                                                                            | 115 |
| قَرْ ٱ فَي رَوَّيَهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّه | 115 |
| بابستم                                                                                                         |     |
| وُهدت انساني                                                                                                   | 122 |
| <i>فطر</i> تاللہ                                                                                               | 133 |
| قرآن ہے بنائے نزاع                                                                                             | 137 |
| غلاصة بحث                                                                                                      | 140 |

## *د*یباچه

تقریبانیسویں صدی کے وسط سے علائے اسلام نے قرآن کو دنیائے جدید کے آگے نے انداز سے پیش کرنے کی متعدد کوششیں کی ہیں۔اس سلسلہ میں جو پچھ کھا گیا ہے اس کا بیشتر حصه جا ہوہ تفاسیر تقیدی تحقیق کی شکل میں ہو یا مخلف رسائل یا جرائد میں شائع ہونے والےمضامین کی شکل میں اردوعر نی اور انگریزی میں پایاجاتا ہے۔اظہار خیال کے لیے خواہ کوئی زبان استعال کی گئی ہو۔ بہرصورت ان کوششوں کا ماحصل اطمینان بخش نہیں ہے۔عصر جدید کے ان علانے زیادہ تر اس بات کی سعی فر مائی ہے۔ کہ قر آنی مطالب کو بور بی کلچر کے فکری سانچوں میں ڈھال کر پیش کیا جائے جس طرح سے قرن ادلی کے بعض مفسرین نے یونانی علوم کے عربی ترجموں سے متاثر ہو کر قرآنی مطالب کو یونانی فلفه و فکر کالیاس بہنا نے کی کوشش کی البنته شاذ و نا در بی الی مثالیں ملتی ہیں اور صرف کہیں کہیں ایسے کو شے أبھر تے ہیں جہال قرآنی تعلیمات ایلی حقیقی شکل میں جلوہ گر ہوتی ہے۔ غرض پیر کہ ان جدید علاء اور مفسرین نے قرآن کی تغییرخود قرآن ہے کرنے کی کوئی ستقل کوشش نہیں گی۔ دورجدید کے علاء کی مسامی سے متاثر ہوکر حال ہی میں قد امت پند علانے بھی تفہیم قرآن كے تعلق سے بلاشبہ خود كوجد بيد طرز فكر كے حامل ظاہر كرنے كى كوشش ضرور كى ہے كيان صدیوں سے مسلمانوں کی نہ ہی فکر برقرون وسطی کی قد امت پیندی کا جو بھاری ہو جے مسلط تھا۔ اس سے وہ چھٹکارا حاصل نہ کر سکے۔ البتہ و<u>۱۹۳۰ء میں پہلی مرتبہ اُمی</u>ر کی ایک کرن وكهائي جب كمولا ناابوالكلام آزادي "ترجمان القرآن" كي پهلي جلد منظرعام برآئي جس كا پہلاجتہ سورۃ فاتحہ کی تفییر پر شمتل ہے۔اورجس میں قرآ نی عبارت کواس کے اصلی معنی میں پیش کرنے کی شجیدہ کوشش کی گئی ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ قرآن کی سب سے بڑی خصوصیت اس کا طریق اظہار ہے جونہا ہت سیدھا سادا ہے نہ تو اس میں کوئی چیدگی پائی جاتی ہے اور نہ کسی قتم کاتفنع ۔ وہ انسان کے فطری احساس وفکر اور زندگی کے روز مرہ کے تجربوں کو اپیل کرتا ہے گویا وہ خدا اور بندہ کے درمیان راست بات چیت ہے جو ایسی زبان میں ہے جے ایک عام آدمی بھی آسانی سے سمجھ سکتا ہے۔

قر آن میں وہی اسلوب بیان اختیار کیا گیا ہے۔ جوتمام البی صحائف کا ہے۔لیکن قر آن کا بیطریق اظہارا بنی اہمیت کے باوجودعہد ماضی میں شاذو نادر ہی کسی دارالعلوم یا اسلامی درسگاہ میں مطالعہ وفکر کا کوئی مستقل موضوع بن سکا۔حالانکہ خودقر آن نے ان الفاظ میں رہنمائی فرمائی ہے۔

فَدَ تَحِدُ بِالْقُو آن ( ۲۵ م - ۵) قرآن کوقرآنی انداز مین سمجها و کین ناریخ کی دور بجز صدراول کے اس رہنمائی کو پیش نظر نہیں رکھا گیا۔ قرآن کے ساتھ حزید یہ پیش آیا۔ کہ جوں بی اس پر ایمان لانے والوں کی پہلی نسل ختم ہوئی بلکہ دوسری صدی ہجری کے اختتام سے قبل بی یونانی فلف وعلوم کے ترجموں کی بدولت مسلم فکر پر یونانی فکر کا اثر غالب آنے لگا جس کا متیجہ بی لکا کو فہم قرآن کے ابتدائی انداز کی سادگی مفقود ہوتی گئی اور اس کی جگہ منطقی دھیہ مسنجیاں راہ پانے گئیں۔ نوبت یہاں تک پینی کے علائے اسلام نے قرآن کی ایسی تفاسیر لکھنا شروع کردیں۔ جن میں قرآن کے الفاظ کو ایسے معنی ومفہوم بہنانے لگے۔ جن کے حامل نہیں تھے۔ مولانا نے ترجمان القرآن کے پہلے ایڈیش کے بہنا ایڈیش کے بہلے ایڈیش کے دیاجہ میں ان امور کو تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔

يادر ہے كەقرآ ن كىي مرتبەمنصو بەكى پىدادارنېيىن تقا بلكە پېغېبراسلام كى تېلىغى ضرورتو ں اور بدلتے ہوئے حالات کے تحت ۲۳ برس کے دوران میں تبدر بج نازل ہوا تھا۔جن لوگوں نے سب سے پہلے اس کے پیام کوقبول کیا اور اس کے بتائے ہوئے راستوں پر کامیابی کے ساتھ گامزن ہوئے انہی کے سمجھائے ہوئے مطالب قرآن کونہم قرآنی کا معیار قرار دیا جانا جاِ ہیے تھالیکن بعد کےمفسرین نے ان کی تشریحات تعبیرات کوپس پشت ڈال ویا ۔ اور قرآن میں نے نے معنی پیدا کرنے لگے پھر جیسے جیسے دوسری اقوام کے لوگ اپنے سابقہ عقائد کی یاد کواینے ذہنوں میں لیے ہوئے حلقہ اسلام میں داخل ہوتے گئے ۔اس رحجان میں اضافہ ہی ہوتا گیا۔جس کا نتیجہ بیڈ کلا کہ قرآنی تعلیمات کے تعلق سے طرح طرح کے حیرت انگیز اور اُلجھنیں پیدا کرنے والے نقاط نظر فروخ یانے گئے۔سید ھے ساد ھے الفاظ کاسیدها سادهامنہوم ، رفتہ رفتہ مفقو د ہونے لگا۔اورقر آن کا استعاراتی یاثمثیلی عضریا تو صرف فظی منہوم کا حال بن کررہ گیا۔ یا پھراہے ایسے معنی پہنادیئے گئے جوقر آنی تصوری حقیقی روح سے یکسرمختلف تھے رپصورت حال جیسا کہ راقم الحروف نے کسی اور جگہ ککھا ہے ک

کچھتو اس دجہ سے پیدا ہوئی کہ خدائے واحداوراس صفات کے ساتھ تشہہ وتجسم کے غیر قرآنی تصورات وابسته کر دیئے تھے اور پچھاس کا باعث وہ متصوفانہ رحجان تھا۔ جونی افلاطونيت كى وجه سے قرآنى تصوف ميں داخل ہوگيا تھااور بردى حد تك ايك تجمي ياغير عربي ر جان تھا جس کی سمت ریتھی کہ قرآن کے عام فہم عبارت کے مین السطور معنی تلاش کرنے کی كوشش كى جائے۔''

www.KitabuSunnat.com

آفت يرآفت سيهوكي كه بيروني الرات ك تحت علوم اسلاميدي تاريخ كاجومجتدانه دورا بھرا تھا۔ چوتھی صدی ہجری کے بعد وہ بھی ختم ہوگیا اور ہوا کا زُ خ دوسری طرف ہوگیا۔ 

محکم دلائل وبراہین سے مزین، متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اب ردعمل کا دور شروع ہوا۔ اور زندگی اور فکر کے ہر شعبہ میں ہر چیز کے صدود مقرر کر دیئے مکئے ۔اس موقع پران تمام تبدیلیوں اوران کی بدولت پیدا ہونے والی طاقتوں کی تاریخ کی تفصیلات بیان کرنا مجل ہوگا۔ اتنا کہنا کافی ہے کہ اس وقت سے جودور شروع ہوا تھا اس میں اس بات کی بھی اجازت نہیں ہور ہی تھی کہ قر آن کو سمجھنے کے لیے کوئی نیار استہ نکالا جائے اس دور میں قر آن کی جوتفا سیرکھی تمئیں وہ یا تو سابقہ تفاسیر کا چہ بہ ہوتی تھیں یاان کی نفل ۔ جیسا کہمولا تا آ زاد نے تر جمان القرآ ن کے دیبا چہ **میں لکھا ہے کہ**اس زمانے کی تفاسیر میں بسااوقات قديم تفاسير كے كمزور بےسرويااور بے كل پہلوؤں كوتر جيح دى جاتى تھى۔اس دور میں قرآن کی سادگی اوراس کے راست انداز تخاطب کی طرف شاذ و نا در ہی توجہ کی گئی اور پی سمجھا جانے لگا۔ کددین کے لیے ضروری ہے کہ وہ پُرائسرار ہو پیتھا وہ تصور جس نے قبول عام کی سندحاصل کر لی اور قدامت پیند آج تک ای تصور سے چیٹے ہوئے ہیں۔رازی اور بیضاوی کی تفاسیر نے جونمونے قائم کیے تھے آج تک ان میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی ہے۔ مولانا آزاد نے اپنی تصانیف خصوصاً سورہ فاتحہ کی تغییر میں جے بلاشبه مطالعة قرآن کی کلید کہا جاسکتا ہے ماضی کے اس بیکم ورفد برضرب لگائی ہے۔

ہر چند کہ مولانا آزاد کی زندگی کا بہترین حصہ ہندوستان کی جنگ آزادی کے اسکے بحافظ ہر محمد لی برصرف ہوا جس میں قیدواسیری کے گئی مرسلے بھی آئے اس کے باد جودیدا یک غیر معمد لی واقعہ ہے کہ انہوں نے ابتلا و آز مائش کی اس بورش میں بھی اپنی طبعی ذہانت و فطانت کے جو ہر کا مظاہرہ کرنے میں کوئی کسر اُٹھا ندر کھی اور ایسی تصانیف اپنی یادگار چھوڑیں جن کی بدولت علوم اسلامیہ کے شعبہ میں انہیں ایک مسلمہ مرتبہ وہ قار حاصل ہوگیا۔ قرآن فی تعلیمات کے بارے میں ان کی حقیق و کاوش نے ان براس حقیقی انسانیت دوئی کو منکشف کر دیا تھا۔ جو قرآن کی ایش اساس ہے قرآن کی فیض یافتہ اس انسانیت دوئی کو انہوں نے اپنے اندر

کی اس طرح جذب کرلیا تھا کہ قرآنی تعلیمات اور اس کی تمام بزئیات کا مطالعہ وہ اس کی روشی میں کرتے ہیں اور یہی نہیں بلکہ واقعہ ہیہے کہ جب ہم ان کے قرآنی مطالعہ کے علاوہ ان کے دوسرے ندا کرات وخطبات پر نظر ڈالتے ہیں جو انہوں نے مختلف علمی مجالس میں ارشا دفر مائے تو ہم یہ پاتے ہیں کہ ان متعدد سیاس اور ثقافتی مسائل کے بارے میں بھی جن ارشا دفر مائے تو ہم یہ پاتے ہیں کہ ان متعدد سیاس اور ثقافتی مسائل کے بارے میں بھی جن سے آج کی دنیا دو چارہ وہ ای انسانیت دوئی میں ان کا عل تلاش کرتے ہیں۔

مولانا آزاد کے مطالعہ قرآنی نے متعدد پیرایہ اظہار انتیار کیے جن میں سب سے زیادہ اہم ان کا یادگار کارنامہ ان کی تصنیف ''تر جمان القرآن' ہے جو تین جلدوں پر مشمل ہے اور جس کی تمام جلدیں شائع ہو چک ہیں۔ تر جمان القرآن اردو میں قرآن کا توضیح ترجمہ ہے۔ جس میں متعدد حواثی اور فٹ نوٹ بھی شامل ہیں۔ اس تصنیف کی حقیقی غایت یہ ہے۔ کہ موجودہ دنیا کے آگے قرآنی زبان والفاظ کے وہی مبعنی اور مفہوم پیش کے جائیں جو نزول قرآن کے وقت سمجھائے گئے تھے۔ قرآن کے اسلوب وانداز کو آسانی کے ساتھ نزول قرآن کے وقت سمجھائے گئے تھے۔ قرآن کے اسلوب وانداز کو آسانی کے ساتھ ذہمن شین کرنے کے لیے انہوں نے ترجمان القرآن کے پہلے صقے یعنی سورہ فاتحہ کی تشیر کے ممن میں ان بنیادی تقورات سے بحث کی ہے جن کوقر آن چیش کرتا ہے اور کسی نہ کسی نے جن کا ذکر پورے قرآن میں بار بارآتا ہے۔

ان کے ان براکرات میں جو بات خاص طور پر قابل لحاظ ہوہ یہ ہے کہ انہوں نے اس المیاز کو واضح کیا ہے جو قرآنی تصورات ادران کے عمل لانے کے طریقہ کار کے درمیان پایا جاتا ہے۔ پہلی چیز کو وہ دین کہتے ہیں اور دوسری چیز کوشر تیا منہاج سے تعبیر کرتے ہیں۔ خود قرآن عمل میں مصطلاحات استعمال کی تی ہیں۔ اول الذکر یعنی دین جیسا کہ خود قرآن کا ارشاد ہے۔ خدا کے نتخب بندول کے ذریعے پیغیم کہلاتے ہیں۔ بی نوع انسان کی ہر جماعت اور ہرگروہ کو دیا گیا تھا اورای بنا پر مولانا آزادید دلیل پیش کرتے ہیں کہ وہ فد ہب جوآج دنیا

بدولت اس کی شکل بگاڑ دی گئی ہو۔ وہ دین جو مختلف پیغیبروں کے ذریعے بی نوع انسان کو عطا
کیا گیا۔ لیکن مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ جہاں تک شرع یا منہاج کا تعلق ہے۔ مختلف زمانوں
کے حالات زندگی اور وقت کی ضرورت کے لحاظ سے بنی نوع انسان کے مختلف گروہوں ہیں
الگ الگ نوعیت کی حامل رہی للبذاقر آن کا ارشاد ہے کہ جب تک دین کے بنیادی تصور سے
کسی شرع ومنہاج کا تصادم نہ ہو۔ اس تنوع سے اُلجھنے کی ضرورت نہیں جو چیز بنیادی اہمیت
رکھتی ہے وہ وین ہے یعنی خدائے واحد کی ذات پر مضبوط ایمان جس کا اظہار عمل صالح کے
ذریعے اس طرح ہوکہ اس کی بدولت وحدت انسانی قائم ہو سکے۔

مولانا آزاد بڑے افسوں کے ساتھ اس نتیج پر پنچے ہیں۔ کہ یہ تقورجس کی غایت بی نوع انسان کوایک خاندان کے رشتے ہیں نسلک رکھنا تھا۔ انسانی تاریخ کے دور ہیں خود غرض عناصر نے اسے بچھاس طرح مسخ کر دیا کہ انسان ، انسان کے درمیان طرح طرح کے اختلافات ونزاعات رونماہو گئے اورای کودین مجھلیا گیا۔

مولانا آزاد نے ترجمان القرآن کا پوراایک حصہ تقور اللی کے موضوع کے لیے مختص کر دیا ہے جس میں یہ ثابت کیا گیا ہے کہ کس طرح بشمول ند جب اسلام ہر ند جب کے پیروں نے وحدت اللی کے بنیادی تصور کو بگاڑ دیا ہے۔ مولانا آزاد کے افسوس تاسف کا کہی وہ بہلا ثاثر ہے۔ جوان کے استدلال کا محور ہے اور دہ تمام انسانوں سے یہ دردمندانہ اکیل کرتے ہیں کہ وہ اصل دین الدین کی طرف لوٹ آئیں کیونکہ بنی نوع انسان کے مختلف کر وہوں کے درمیان امن وسلامتی اور ہم آ جگی کا یہی ایک راستہ ہے۔

یدایک افسوس تاک داقعہ ہے کہ مولانا آزاد کے مطالعہ اسلام کے نتائج کا پوراسلسلہ اب تک اس تعلیم یافتہ طبقہ کی دسترس سے ہاہر ہے۔ جواردوزبان سے داقف نہیں ہے۔اگر شروع ہی سے اس بات کی بھی ساتھ ہی ساتھ کوشش کی جاتی ۔ اسی وقت سے جب کہ پہلی مرتبدان کا اخبار''الہلال''طلوع ہوا تھا کہ ان کی قرآنی تحقیقات کے نتائج کو کم از کم انگریزی زبان میں منتقل کیا جاتا۔ جے اکثر و بیشتر ممالک کے تعلیم یا فتہ لوگ جانتے ہیں۔ تو میں یہ کہنے کی جرات کرسکتا ہوں کہ ایسے اقد ام کی بدولت ہرجگہ کے ارباب فکر ونظر کے لیے قرآنی تعلیمات کی روثن میں تمام ندا ہب کے مشتر کہ عضر کو منظر عام پر لانے اور ندہی رواداری اور عالمی اتحاد پیدا کرنے کی راہ میں ایک طاقتور محرک بن جاتا ہے۔

اب بھی اس ست میں پہلا قدم اٹھایا جاسکتا ہے۔ مولانا آزاد کی تمام تصانیف اور تحریوں میں ترجمان القرآن ان کا سب سے بڑا اور منفر دکار نامہ ہے اور اس کا ابتدائی باب جو سورہ فاتحہ کی تفییر کے طور پر تکھا گیا ہے۔ قرآنی مطالعہ کے لیے ایک شاہ کارتعارف ہے۔ مولانا آزاد نے اس افتتاحی باب کو اتنی زبر وست اہمیت دی ہے کہ اس تصور کی تشریح میں جے سورہ فاتحہ میں چیش کیا گیا ہے۔ وہ پورے قرآن کا جائزہ لیتے ہیں۔ قرآن کا باقاعدہ مطالعہ کرنے والے اس حصہ میں علم وفکر کا ایک ایسا بے پناہ ذخیرہ پائیس کے۔ جو متداول تفاسیر میں کہیں اور نہیں ملے گا۔

راقم الحروف نے ایسے لوگوں کے استفادہ کی خاطر مولانا آزاد کی ایما پرسورہ فاتحہ کی پوری تغییر کوائٹریزی میں بنتش کیا ہے۔ جسے علیٰحدہ کتابی شکل میں بیش کیا جائے گا۔لیکن ان لوگوں کے لیے جو خدہب کے اس بنیا دی تصور کا سرسری طور پرمطالعہ کرنا چاہتے ہیں۔اس کا ایک تشریحی خلاصہ ان صفحات پر بیش کیا جارہا ہے جسے اس تصور کے اہم خدو خال کے لحاظ سے مختلف ابواب میں تقسیم کیا گیا ہے۔

راقم الحروف نے اس موضوع کوای انداز سے انگریزی میں پیش کرنے کی کوشش کی ہے جو مولا تا آزاد کا خاص انداز ہے تا کہ انہی کے انداز بیان میں ان کے نقط نظر کا لب لباب پڑھنے والوں کے سامنے آجائے جب ترجمان القرآن کی تیسری جلد شائع ہوجائے گی اس وقت ارباب علم وضل کے لیے بیمکن ہوسکے کہ وہ ہندوستان کے اس عظیم المرتبت علامہ کی زبردست ذہانت و

| 14 |  | موارت قرآن |
|----|--|------------|
|----|--|------------|

فطانت کا پوری طرح اندازہ لگا سکیں اور ان کی خدمت کا اعتراف کرسکیں جو انہوں نے صرف اسلامی علوم ہی کی نہیں بلکہ عالم فکر ونظر کے لیے بھی انجام ہی ہیں۔ بانعمل راقم الحروف کی بینا چیز کوشش ایک ابتدائی تعارف کا مقصد پوراکر سکتی ہے۔

ڈ اکٹر محدراحت اللہ خان ایم اے فلائی و پسرنگ کیوریٹراسٹیٹ سنٹرل لا بھریری حیدر آباد کا شکر گزار ہول کہ موصوف نے از راہ کرم اس کتاب بعنی اصل انگریزی کتاب کا اشار ریم ترب کیا اور طباعت کے دوران اس کے یردف دیکھیے۔

سيدعبداللطيف

نے ۔ بیات قابل اظہارے کے مولانا آزاد نے اس دیاچ اوراس کتاب سے متن کو طاحظ فر مایا اور طاحظ کے بعد جس طرح انہوں نے واپس فر مایاس وکن ای طرح اس کی طباعت مگل عرب آئی ہے۔

باباقل

## قرآن کا تصور الله

سی ندہب کے مطالعہ میں سب سے پہلی توجہ طلب بات بیہوتی ہے کہ اس کے تقور البی کی نوعتیت کیا ہے کیونکہ بالآخر ند ہب کا یہی پہلوزندگی کواپنی قدرو قیمت کا معیار عطا کرتا ہے۔

تفورالی کی تاریخ آیک بوقلمونی تاریخ ربی ہے۔ مادہ کی محا المث میں کسی شخص کوتقور اللی کی تفکیل میں بھی قدر بجی ارتقاء کا دھو کا ہوسکتا ہے۔ لیکن عجیب بات ہے کہ معاملہ اس کی بھی ہے۔ مولا نا آزاد لکھتے ہیں کہ خدا کی ہتی کا اعتقاد کی وقت بھی انسانی ذہن کا کارنامہ نہیں رہا کہ بنچ سے اوپر کی طرف اس کی نشوونما کا کھوج لگایا جائے بلکہ یہ اعتقاد فطرت نہیں رہا کہ بنچ سے اوپر کی طرف اس کی نشوونما کا کھوج لگایا جائے بلکہ یہ اعتقاد فطرت انسانی کی خلقت میں شامل ہے۔ قر آن کا ارشاد ہے کہ انسان نے سب سے پہلے خدا کی جو خیالی تصویر بنائی وہ اس کی میکن کی یا تو حید کی تصویر تھی ۔ ایک الی ان دیکھی اور برتر ہتی کی خوالی نہیاں انسان اپنے چاروں طرف دیکھی اور برتر ہتی کی تصویر جس نے ان سب چیزوں کو پیدا کیا۔ یہاں انسان اپنے چاروں طرف دیکھی کی جائے اور تعدد اللہ کا تصور اُ بھر نے لگا۔ یہاں تھا اور پھر آ ہت آ ہت میں انتقا کے بجائے ارتجاع کا عمل کار فر ما نظر آتا ہے۔ الفاظ میں انسان کی و بینیاتی تاریخ میں ارتقا کے بجائے ارتجاع کا عمل کار فر ما نظر آتا ہے۔ الفاظ میں انسان کی و بینیاتی تاریخ میں ارتقاء کے نظر یہ سے تحقیق و جبتو کے میدان میں البتہ جہاں تک صفات اللی کا تعلق ہے ارتقاء کے نظر یہ سے تحقیق و جبتو کے میدان میں البتہ جہاں تک صفات اللی کا تعلق ہے ارتقاء کے نظر یہ سے تحقیق و جبتو کے میدان میں البتہ جہاں تک صفات اللی کا تعلق ہے ارتقاء کے نظر یہ سے تحقیق و جبتو کے میدان میں گرانفقر رمد دیل کئی ہے۔

علائے یورپ کا بیر رحجان کہ عقیدہ تو حید کو تدریجی ارتقاء کا بتیجہ قرار دیا جائے۔
اٹھارہویں صدی کے اواخر بیس نمایاں ہوالیکن اس خیال پر بہنی بیشتر نظر ہے انیسویں صدی
کے نصف آخر میں مدون ہوئے اور نوامیس فطرت و بے جان اشیاء کی پرستش اجداد پرتی
خرافاتی اساطیر، اجرام ساوی کی پوجا اور جا دوٹو تا وغیرہ کے عقیدہ میں خدا پرتی کی ابتدا کا تعین
کرنے کی کوشش کی گئے۔ ان مختلف نظریات نے جس خیال کو پروان چڑھایا وہ بیتھا کہ زندگ
کے دوسرے مظاہر کی طرح تو حید الی کا تصور بھی ایک تدریجی ارتقاء کا نتیجہ ہے۔

لین بیسویں صدی کے انقلاب اگیز انکشاف نے اس خیال کومتزازل کر کے رکھ لیا۔
جنوب مشرقی آسٹریلیا اور بحیرہ کابل کے جزائر میں بنے والے وحثی قبائل اور پھر شال
امریکہ کے ان قدیم قبائل کے بارے میں جوعہد عتیق سے آج تک زندگی کے ایسے قدیم
ترین طریقوں پر کاربند ہیں۔ جن کے تہذی وامن میں ارتقائی ترقی کا نام ونشان تک نظر
نہیں آتا۔ جب تحقیقی کام موااور پھرمصریات کی تحقیقات اور عراق اور مہنو واروکی کھدائیوں
کے آٹارسا منے آئے تو یہ حقیقت برملا ہوگئی کہ انسان کا تو حیدی اعتقاد کسی ارتقائی سلسلہ کی
کرئی نہیں ہے چنا نچے جدید سامی اثریات کے مطالعہ سے بھی اس نقطہ نظر کی تصدیق ہوتی
ہوری جو بیا ہے کہ تمام سامی قبائل اپنے ابتدائی دور میں ایک ان و کیھے خدا پراعتقادر کھتے
ہوریت چہلا ہے کہ تمام سامی قبائل اپنے ابتدائی دور میں ایک ان و کیھے خدا پراعتقادر کھتے
سے دیائی جنگ عالمگیر کے بعد سرحہ جازگی وادی عقبہ اور شائی شام کے راس شمر میں جو آٹار
دریافت ہوئے ۔ ان سے اس تاریخی حقیقت کو اور زیادہ استوکام حاصل ہوجا تا ہے ۔ مختصر یہ
دریافت ہوئے ۔ ان سے اس تاریخی حقیقت کو اور زیادہ استوکام حاصل ہوجا تا ہے ۔ مختصر یہ
کہ بیسویں صدی کی علمی و تحقیق و تلاش نے اس بات کو پایی ثبوت تک پہنچا دیا ہے کہ سب
سے پہلے انسان کے دل میں جو عقیدہ پیدا ہوادہ تو حیدالی کا عقیدہ تھا۔

ایسامعلوم ہوتا ہے کہ جب انسان نے پہلی مرتبہ اس دنیا میں اپنی آ کھے کھولی تو وہ اپنی فطرت اور اس ماحول کے تحت جس میں اس نے اپنے آپ کو گھر اہوا پایا وہ ایک ہستی کے

فيصله كردين به

اعتقاد پرمجورہوگیا۔ جوان تمام چیزوں کی پیدا کرنے والی تھی جنہیں وہ اپنے اردگرود کیرہ ہا تھا پھر آ گے چل کر آ ہت آ ہت ہاں نے ان تمام صفات اورخصوصیات ہے مماثلث رکھی تھیں کی ذات سے وابستہ کرنا شروع کردیا جواس کی صفات وخصوصیات سے مماثلث رکھی تھیں اور اس طرح اس کے ابتدائی عقیدہ تو حید میں ایک ترجیعی شکل پیدا ہونے لگی ۔ مولانا آزاد کے الفاظ میں آ دم نے آ تکھیں روشنی میں کھولی تھیں پھر آ ہت آ ہت تاریکی بھیلنے لگی ۔ ' چنا نچہ مصر، یونان ، کالڈیا ، ہندوستان ، چین اور ایران ان سب ملکوں کی روایتوں سے اس جنان پچہ مصر، یونان ، کالڈیا ، ہندوستان ، چین اور ایران ان سب ملکوں کی روایتوں سے اس بات کا پیتہ چلنا ہے کہ ابتدا میں نوع انسانی فطری ہدایت کی زندگی بسر کرتی تھی ۔ انجیل نے قطعی انداز میں آ دم کے وجود کوایک بہتی وجود قر اردیا ہے ۔ پھر جب اس کے قدموں میں لفزش آئی تب بی وہ اس بہتی زندگی سے بھی محروم کردیا گیاروشنی کا جلوہ پہلے نمودار ہوتا ہے لفزش آئی تب بی وہ اس بہتی زندگی ہے بھی محروم کردیا گیاروشنی کا جلوہ پہلے نمودار ہوتا ہے تاریکی بعد میں آئی ہے تر آن کا اعلان بھی یہی ہے :

وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوُ ا(١٠: ١٩) ابتدامِس تمام انسان ايك بى گروه تصيعنى الگ الگ را مول مِس بَصْكُ موئ نه تصي پر اختلاف مِس پر گئے۔

کانَ النَّاسُ أَمَّةً وَاحِدَةً اللَّهُ النَّبِينَ مُبَشِرِيْنَ وَمُنُذِدِيْنَ صَوَ اَنْزَلَ مَعَهُمُ اللَّهُ النَّبِينَ مُبَشِرِيْنَ وَمُنُذِدِيْنَ صَوَ اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكُتَابَ بِالْمَحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُو افِيهِ المَراهِ بِحَرِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ النَّامِينَ اللَّهُ النَّامِ بِينَ فَطَرَى بِهَايت كَى ايك بى راه بِر تَحْ پُر ابتدا مِن مَام انسانوں كا ايك بى الله نے ایک کے بعدا کید نی مبعوث ہے۔ اس کے بعدا ختل فات پیدا ہوگئے۔ پس الله نے ایک کے بعدا کے بی اس کے ماتھ نوشتے نازل کے تا کہ جن باتوں میں لوگ اختلاف کرنے لگے ہیں ان کا ان کے ساتھ نوشتے نازل کے تا کہ جن باتوں میں لوگ اختلاف کرنے لگے ہیں ان کا

مولانا آزاد فرماتے ہیں کہ جہال تک مذاہب کی اختلافی راہوں کا تعلق ہے۔ان کا تعلق وجودالہی ہے نہیں ہے۔ بلکہ بیاختلاف زیادہ تر صفات الہی کے بارے میں پائے جاتے ہیں انسانی عقل محسوسات کے دائر ہ میں محدود ہے۔عمو ماس کا تقوراس دائرے ہے بابرقدم نبين نكالتاس ليعقل انساني ذات مطلق كة تقور كابية ساني احاط نبين كرسكتي \_ جب بھی وہ کسی ان دیکھی چیز کے تصور کی سعی کرے گی تو ناگز بریے کہ تصور میں وہی صفات آ جائیں جن کاادراک اسے خوداپی ذات میں ہوتا ہے۔ای لیےصفات الٰہی کی جوتصوبر اس کے ذہن میں پیدا ہوتی تھی ۔ لازمی طور پراس میں بھی اس کی دہنی طفولیت کا رنگ پایا جاتا تھا۔ پھرونت کے ساتھ ساتھ جوں جوں اس کا ذہن تر قی کرتا گیاای کے مطابق اس کا تصوراللی بھی بدلتا گیا۔ یہاں تک کہ جتنی اعلیٰ صفات اس کی ذات میں پیدا ہوتی حمیس وہ ایے معبود کی صفات کو بھی ان کے مطابق بلند کرتا گیا ای نقط نظرے خدائی صفات کے بارے میں انسانی تصورات کی ارتقائی رفار کا پند نگایا جاسکتا ہے۔مولان آزاد نے اس ارتقائی سلسلہ کی تین نمایاں کڑیوں کا ذکر کیا ہے۔جوالی دوسرے سے جڑی ہوئی ہیں۔ یعنی تجسم وتھبہ سے تنزید کی طرف۔ پھر تعدد واشراک سے تو حید کی طرف اور قہر و جلال سے صفات رحمت وجمال کی طرف \_

یبال سوال پیدایہ ہوتا ہے کہ خدا کے متعلق انسان کا ابتدائی تصور صفات قہریہ کے تصور سے کیوں شروع ہوا۔ اس کی علت واضح ہے۔ فطرت کا کتات کا تقیری حسن تخریب کی نقاب میں پوشیدہ ہے۔ انسانی فکر اپنے عہد طفولیت میں تقمیر کا پوشیدہ حسن نہ و کم سکی وہ تخریب کی ہولنا کیوں سے سہم گئی۔ تقمیر کا حسن جمال و کمھنے کے لیے فہم و بصیرت کی نگاہ

تخریب کی ہولنا کیوں سے سہم گئی ۔ تغمیر کا حسن جمال دیھنے کے لیے فہم د بھیرت کی نگاہ مطلوب تھی جو وقت کی رفتار کے ساتھ تدریجی طور پرانسان کو حاصل ہوئی یہی وجتھی کہ سب سے پہلے جب عقل انسانی نے صفات الہی کی صورت آرائی کرنی چاہی تو فطرت کا ئنات کے سلبی مظاہرے کی دہشت سے فوراً متاثر ہوگئی اورایجا بی اور تغییر کی حقیقت سے اثر پذیری میں اسے بہت دیر گئی بادلوں کی گرح بحلی کی کڑک آتش فشاں پہاڑوں کا افتجار، زمین کا رزلہ، آسان کی ڈالہ باری، دریا کا سیلاب سمندر کا تلاحم ان تمام سلبی مظاہر نے اس میں دہشت و ہیبت پیدا کی اور وہ اپنے خدا کو ایک غضب ناک خدا کی ڈراؤنی صورت میں دکھنے لگا بادل اور بکل کی خوف ناک گرح اور کڑک میں آتش فشاں پہاڑوں کے بہتے ہوئے لاوے میں وہ حسن ومجوبی کے خدا کا تصور بھی نہ کرسکتا تھا۔

خوداس کی ابتدائی معیشت کی نوعیت بھی ایسی نہتی جواس کے خوف و دہشت کے جذبات کو کچل علی وہ اپنے آپ کو کمز وراور غیر محفوظ محسوں کرتا تھا اور اپنے علاوہ ہرشے اسے دشمنی اور ہلاکت پرتلی نظر آتی تھی ۔ مجھروں کے جھنڈ چاروں طرف منڈلا رہے تھے۔ زہر یلے جانور ہر طرف رینگ رہے تھے اور درندوں کے حملوں سے اسے ہروقت مقابل رہنا پڑتا تھا۔ سر پرسورج کی تپش بے پناہ تھی اور سال بھر کے بدلتے ہوئے موسم اسے اپنی عافیت کے دشمن نظر آتے تھے اسے ایسا معلوم ہوتا تھا کہ ہر چیز اس کی تابی و بربادی کے عافیت کے دشمن نظر آتے تھے اسے ایسا معلوم ہوتا تھا کہ ہر چیز اس کی تابی و بربادی کے در پے ہاس ماحول کا قدرتی نتیجہ تھا کہ اس نے اپنے خدا کا جوتصور قائم کیا وہ ایک خوف و وہشت کے خدا کا تقور تھا لیکن جوں جوں وقت گزرتا گیا تدریجی طور پر اس کی ذات میں اور رہشت کے بہلو بہ بہلو وہ سے کا عضر شامل ہوتا گیا۔ بہاں تک کہ معبوو یت کے تصور میں میاس و جمال نے رحمت کا عضر شامل ہوتا گیا۔ بہاں تک کہ معبوو یت کے تصور میں صفات رحمت و جمال نے بھی و یہ بی بیداری نے قہر وہلا کت کی

کا مظہر تھیں، بینان کاعلم الاصنام اپنی لطافت تخیل کے لحاظ سے بلاشبہ اپنی خاص جگہ رکھتا ہے دلیکن اس کی پرستش کے قدیم معبود بھی قہر وغضب کی خوف ناک قوتیں تھیں۔ ہندوستان میں آج تک رحمت و بخشش کے دیوتاؤں سے کہیں زیادہ ہلاکت و تباہی کے دیوتاؤں کی پرستش ہوتی ہے۔

نزول قرآن سے قبل تنزیہ کابڑے ہے بڑامرتبہ جن کا ذہن انسانی متحمل ہوسکا تھا۔ پیقائسی نشبیههی سہارے کے بغیرخدا کاتصور کیا جائے لیکن جہاں تک صفات الٰہی کاتعلق ہےوہ جذبات کی مشابہت اورجسم وہیت کی تمثیل ہے کوئی تصور بھی خالی ندتھا۔ یہاں تک کہ یہودی تصور بھی جس نے اصنام برتی کی کسی شکل کو جائز نہیں رکھا تھا۔اس قتم کے تشبیہہ و تمثیل سے بے نیاز ندرہ سکااصل یہ ہے کہ قرآن سے پہلے فکرانسانی اس درجہ بلندنہ ہو کی تھی كتمثيل وتشبيهه كايرده مثا كرصفات الهي كاجلوه ديكيرلتي \_ جب سيح نے جا ہا كەرحمت الهي كا عالمگیرتصور پیدا کریں تو انہوں نے بھی باپ اور بیٹے کے رشتہ کی تشبیہہ سے کام لیا۔اس تشبيهه كى بدولت ظاہر پرستوں نے تُصوكر كھائى اور سيخ كى دى ہوئى مثال اور مقصد كونة سمجھنے کے باعث ان کے پیروؤں نے خود سے کو خدا کا بیٹا بنا دیا بلکہ خدا کا مرتبہ عطا کر دیا۔ قرآن کی خصوصیت سے ہے کہ خدا کے تصور کی راہ ہے وہ تمثیل وتشبیہ ہے تمام پروے اُٹھادیتا ہے ادرخداادراس کی صفات کا جلوه اس طرح سامنے آجا تاہے کہ اس میں مجسم کا شائیہ تک باتی نہیں رہتا۔ لیس تحصفله شیءٌ (١١:٣٢) اس کی مثل کوئی شے نہیں کسی چز ہے بھی تم اسے مثابِيْسِ هُرِاكِت ) لَاتُدُرِ كُهُ الْآبُصَارُ وَهُوَيُدُرِكُ الْآبُصَارَ وَهُوَ اللَّطِيُفُ الْمُحَبِيْرُ (۱-۱۰۳)انسان کی نگامیں اسے نہیں پاسکتیں لیکن وہ انسان کی نگاہ کود کچھر ہاہے۔ الله كي ذات يكاند ہے بے نیاز ہے۔اہے كى كي احتياج نہيں۔ قُـلُ هُـوَ اللّٰهُ اَحَدُ ٥ اللّٰهُ الصَّمَدُ 0لَمُ يَلِدُ وَلَمُ يُولَدُ 0وَلَمُ يَكُنُ لَّهُ كُفُوا اَحَدٌ 0 (٢:١:١١٢)الله كَا ذات

یگانہ ہے بے نیاز ہےاہے کسی کی احتیاج نہیں نہ تو اس ہے کوئی پیدا ہواور نہ کوئی ہستی اس کے در ہے اور برابری کی ہے۔ نزول قرآن سے قبل جلوہ حقیقت کی جھلک دیکھنے کے لیے دوراستے اختیار کیے جاتے تھے ایک ذات مطلق سے صفات کو وابستہ کرنے کا راستہ تھا اور دوسرا راستہ بیتھا کہ خدا کوتمام صفات ہے یاک و بلندرکھا جائے پہلا راستہ تشبیبہہ کی طرف لے گیا جس کی وجہ سے عرفان حقیقت میں رکاوٹ پیدا ہوئی ۔ دوسرا طریقہ وہ تھا۔ جس کا خاص طور ہےاویانی شدوں نے تتبع کیا یہ نیتی نمتی کا ایک منفی تصورتھا۔ بلاشبہ پیتصورشریب، یا نفی صفات کا ایک انتہائی جلوہ دکھا تا ہے کیکن عملاً وہ فعی کی طرف لے جاتا ہے۔ہمیں یقین محکم کی لذت ہےمحروم کر دیتا ہے۔ابیا تصور زیادہ سے زیادہ ایک فلسفیا نیخیل پیدا کرسکتا بيكن زنده اورراسخ عقيده نهيس بن سكتا - چنانچ نفي صفات كے تصور کواس كى منطقى انتہا يعنی تغطیل ہے بیانے کے لیے ذات مطلق' برہاں'' کوذات''ایثور'' میں اتارے بغیر کام نہ چل سکا۔ بہرحال قرآن سے پہلے ان دوراہوں میں سے کسی ایک کا انتخاب ناگزیرتھا۔ قرآن نے افراط اور تفریط کے ان دونوں راستوں ہے احتر از کیا اوراینی ایک الگ راہ نکالی قرآن نے جوراستداختیار کیاوہ ایک طرف تو تنزیبہکودرجهٔ کمال پر پنجادیتا ہے۔دوسری طرف تعطیل ہے بھی تصور کو بیا لے جاتا ہے۔ وہ فردا فردا تمام صفات کا اثبات کرتا ہے۔ گر ساتھ ہی برصفت کو تشبہ کے اثر ہے بھی بیالیتا ہے۔ وہ کہتا ہے خدا زندہ ہے قدرت والا \_ بيداكرنے والا رحمت والاسب كچهد كيضے سننے اور جاننے والا ہے \_ وغيره وغيره اور پھرا تناہی نہیں بلکہ قرآن بلا تامل جگہ جگہ گونا گوں تمثیلات استعال کرتا ہے کیکن اں بات کو واضح کر دیتا ہے کہ خدا کے مشابہ کوئی چیز نہیں جوتضور میں آ سکے اس کا زندہ رہنا ہمارے زندہ رہنے کی طرح نہیں اس کا دیکھنا سننا اور جاننا ویبانہیں ہے جس طرح کہ ہم

و یکھتے سنتے اور جانتے ہیں۔اس کی قدرت و بخشش کی تعبیر کے لیے ہاتھ کی تشبیه اوراس کے حال اور ہر چیز پرمحیط ہونے کی تمثیل کے واسطے عرش کا استعارہ ضرور ہے۔لین اس کا مطلب وہ نہیں جوافعال انسانی کے تعلق سے ان الفاظ سے ہمارے ذہن میں منتقل ہونے لگتا ہے۔

قرآنی تصورالی کاب پہلو فی الحقیقت اس راہ کی تمام در ماند گیوں کا ایک ہی حل ہے ا کی طرف بام حقیقت کی وہ بلندی که انسانی ذہن وفکر اس بلندی تک بینیخے سے عاجز اور دوسری طرف انسانی فطرت کااضطراب طلب اور ذوق دیدا تناشدید که جلوهٔ حقیقت دیکھیے بغیرچین نہیں پڑتا اگر تنزیہ کی طرف زیادہ جھکتے ہیں۔ تو تعطیل میں جا گرتے ہیں اور اگر ا ثبات صفات کی صورت آرائیوں میں دورنکل جاتے ہیں تو تشبیه اور تجسم میں کھو جاتے ہیں۔ پس قرآن نے جوراستہ بتایا ہےوہ ایسا راستہ ہے کہ نہ تو اثبات صفات کا دامن ہاتھ سے چھوٹنے یا تا ہے اور نہ تنزیہ کی باگ ڈھیلی پر جاتی ہے۔اس لیے قرآن کا تصور اللی آ ریائی فلفہ کے تقور الہی ہے متاز ہے۔ آ ریائی حکمت نے تلاش حقیقت کی سرگری میں خود ذات البی کوشخض کر دیا۔اوراس طرح مورتی پوجا کے دروازے کھول دیئے قرآن نے اسے صرف صفات الٰہی کے تشخص سے بورا کر دیا۔ خدا کے وجود کو متحص نہیں کیا جس کا متیجہ بینکلاک تشبه و تجسم کے لیے کوئی امکان باقی ندر ہا۔ خداکی توحید کا قرآنی تصورایک محکم تصور ہے۔ وہ ایجانی اورسلبی دونوں پہلورکھتا ہے۔ایجانی پہلویہ ہے کہ خداایک اوربس ایک ہاورسلبی پہلویہ ہے کہ اس کی مانند کوئی نہیں۔ اور جب اس کے مانند کوئی نہیں تو ضروری ہے کہ جوصفات بھی اس کے لیے مختص کی جائیں ان میں کوئی دوسرا شریک نہیں ہوسکتا۔ پہلی بات کوتو حید فی الذات ہے اور دوسری کوتو حید فی الصفات ہے تعبیر کیا جاتا ہے قر آن کے اس تصور سے قبل تو حید کے ایجابی پہلو پر زیادہ زور دیا گیا تھا لیکن اس کاسلبی

بہلونمایاں نہ ہوسکا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن سے پہلے کے تمام مذاہب میں اگر چہ عقیدہ توحيد كى تعليم موجود تھى ليكن كسى نەكسى صورت ميں شخصيت پرستى اصنام پرىتى ئىودار بوتى راى ـ ہندوستان میں تو غالبًاروز ازل ہے ہی یہ بات تشلیم کر لی گئی تھی کہ عوام کی تشفی کے لیے دبیتاؤں اور انسانی عظمتوں کی برستاری ناگریز ہے اور خدائے واحد کی پرستش صرف خواص کا حصة قرار دی گئی۔فلاسفہ بونان کا بھی یہی خیال تھا۔ وہ یقینا اس بات سے بے خبر نہ تھے کہ کوہ انمیس کے دبیتا وُں کی کوئی اصلیت نہیں تا ہم سقراط کےعلاوہ کسی نے بھی اس کی ضرورت نہیں محسوں کی کے عوام کے اصنامی عقائد میں خلل انداز ہو۔ انہیں اندیشہ بیتھا کہ اگر دیوتاؤں کی پرستش کا نظام قائم ندر ہاتو عوام کی ساجی و مذہبی زندگی درہم برہم ہوجائے گ۔ اس سلسلہ میں کسی بانی ند ہب کو جومر تبہ عطا کیا جاتا تھاوہ بطور خاص قابل غور ہے۔ بیہ درست ہے کہ کوئی تعلیم عظمت ورفعت حاصل نہیں کر سکتی ۔ جب تک کہ معلّم کی شخصیت میں بھی عظمت کی شان پیدا نہ ہو جائے ۔لیکن شخصیت کی عظمت کے حدود کیا ہیں ۔اسی مقام پر پہنچ کر بہتوں نے ٹھوکر کھائی ہے۔ کیونکہ وہ اس کی ٹھیک ٹھیک حد بندی نہ کر سکے نتیجہ یہ نکلا کہ تسي مذبب يافلسفه كےمعلم کی شخصیت کو تہمی خدا کا او تاربنا دیا گیا۔ تو تہمی ابن اللہ سمجھ لیا گیا اور پینہ ہوا تو اس کی تعظیم و ہندگی کی سی شان پیدا کر دی گئی ۔مثلاً یہودیوں نے بلاشبہ ایسانہیں کیا کہ پھر کے بتوں کی یو جا کی ہو۔ تا ہم انہوں نے بھی اپنے نبیوں کی قبروں پر ہیکل تغییر کر کے انہیں عبادت گا ہوں کی می شان و تقدیس دے دمی گوتم بدھ کی نسبت معلوم ہے کہ اس کی تعلیم میں اصنام پرتی کے لیے کوئی جگہ نبھی اس کی آخری نصیحت جوہم تک پینجی ہے یہ ہے کہ''ایبانہ کرنا کہ میری نعش کی را کھ کو بو جنا شروع کردو۔اگرتم نے ایسا کیا تو یقین جانو نجات کی راہتم پر بند ہو جائے گی ۔' لیکن ان پیرو وں نے اس وصیت پر جیساعمل کیا ہمارے سامنے ہے۔ نہصرف بیر کہ بدھ کی خاک اور یادگاروں پرانہوں نے معبد تیار کیے

بلکہ بدھ مت کی اشاعت کا ذرایع ہی سیمجھا گیا کہ بدھ کے جسموں سے زمین کا کوئی گوشہ خالی ندر ہے۔ یہ واقعہ ہے کہ دنیا میں کسی ذات یا معبود کے آج اسے جسمے نہیں ہیں جتنے کہ گوتم بدھ کے ہیں اس طرح ہمیں معلوم ہے کہ میسیت کی اصلی تعلیم سرتا سرتو حید کی تعلیم تھی لیکن ابھی اس کے ظہور پر پورے سوبرس بھی نہیں گزرے تھے کہ الوہیت مسیح کاعقیدہ نشو ونما پاچکا تھا۔ اس کے برعس قرآن نے تو حید نی الصفات اور تو حید نی الذات کا ایک ایسا کا مل نقشہ تھینے دیا کہ شرک اور کفر اور اس کے مماثل دوسری لفزشوں کے تمام دروازے بند ہوگئے اور خداکے تصوصیّت ہے۔

قرآن اس بات پرزور دیتا ہے کہ ہرطرح کی عبادت اور نیاز کی مستحق صرف خدا کی دات ہے۔ پس اگرتم نے عابدانہ عجز و نیاز کے ساتھ کسی دوسری ہستی کے آ گے سر جھکا یا تو حیداللی کا اعتقاد باقی ندر ہا۔

قرآن کہتا ہے۔ بیاس کی ذات ہے جوانسانوں کی پکار شتی ہے اور ان کی دعائیں قبول کرتی ہے۔ پیس آگرتم نے اپنی دعاؤں اور طلبگاریوں میں کسی دوسری ستی کوجھی اس کا شریک بنالیا تو گویا اسے تم نے خدا کی خدائی میں شریک تھر الیا اور تمہارا اعقیدہ تو حید درہم براگیا ۔ یہی وجہ ہے کہ سورہ فاتحہ میں ''اِیگا کَ نَعُبُدُ وَ اِیگا کَ نَسُتَعِینُ ''(۱:۵) کی تلفین کی گئی ہے اور پورا زور ایا ک پر ہے تمام قرآن میں اس کشرت کے ساتھ تو حید فی الصفات اور رداشراک پر زور دیا گیا کہ شاید ہی کوئی سورہ بلکہ کوئی صفحہ اس سے خالی ہو۔

اوریہ بات اور زیادہ واضح ہوجاتی ہے۔ جب ہم قرآن میں پینمبراسلام کو جومر تبددیا گیا ہے۔اس پرنظرڈ التے ہیں۔قرآن میں بار بار کہا گیا کہ پینمبراسلام ایک بشراور خداکے بندے ہیں۔اسلام نے اپنی تعلیم کا بنیادی کلمہ ہی بیقرار دیا ہے کہ:

اَشُهَدُ أَنُ لَّا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَاَشُهَدُ أَنَّ مُحَمَّدٌ اعَبُدُه وَرَسُولُه ،

میں اقر ارکرتا ہوں کہ خدا کے سوا کوئی معبود نہیں اور میں اقر ارکرتا ہوں کہ محمد اللہ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہے۔

ای اقرار میں جس طرح خدا کی تو حید کا اعتراف کیا گیا ہے ٹھیک ای طرح پیغمبر اسلام کی بندگی اور رسالت کا بھی اعتراف ہے خور کرنا چاہیے کہ ایسا کیوں کیا گیا؟ صرف اس لیے کہ اس بات کا کوئی موقع ندر ہے۔ کہ عبدیت کی جگہ معبودیت کا اور رسالت کی جگہ او تار کا تخیل پیدا ہو، کوئی شخص دائر ہ اسلام میں داخل ہی نہیں ہوسکتا۔ جب تک کہ وہ اللہ کی تو حید کی طرح پیغمبر اسلام کی بندگی کا بھی اقرار نہ کرے۔

یمی وجد بھی کہ پنجس میلائے کی وفات کے بعد اگر چہ مسلمانوں میں بہت ہے اختلافات پیدا ہوئے لیکن پنجس میلائے کی شخصیت کے بارے میں بھی کوئی نزاعی سوال پیدانہیں ہوا ابھی آپ کی وفات پر چند گھنٹے بھی نہیں گزرے کہ پنجس کے خسر اور اسلام کے خلیفہ اول حضرت ابو بکرصد بی نے برسرمبراعلان کردیا کہ:۔

> ''جوکوئیتم میں ہے محمیق کی پرستش کرتا تھا سوا ہے معلوم ہونا چاہیے کے متلاق نے وفات پائی اور جوکوئی تم میں سے اللہ کی پرستش کرتا تھا تو اے معلوم ہونا چاہیے کہ اللہ کی ذات ہمیشہ زندہ ہے اس کے لیے موت نہیں''۔

قرآن سے پہلے ندہی عقائد کی تعلیم میں بھی خاص و عام کا انتیاز المحوظ رکھا جاتا تھا۔ چنا نچے ہندوستان میں خداشناس کے تین در جقر ارد یئے گئے تھے۔عوام کے لیے دیوتاؤں کی پرستش ،خواص کے لیے براہ راست خداکی پرستش اور اخص الخواص کے لئے وحدت الوجود کا مشاہدہ یہی حال فلاسفہ یونان کا تھا۔وہ خیال کرتے تھے کہ آیک غیر مرکی اور غیر مجسم خداکا تقور صرف اہل علم و حکمت ہی کر کئتے تھے۔عوام کے لیے اس میں امن ہے کہ دیوتاؤں کی پرستاری میں مشغول رہیں۔ لیکن قران نے اس انتیاز کو یک قلم مستر دکر دیا۔ اس نے سب کو خدا پرتی کی ایک ہی راہ دکھائی اور سب کے لیے صفات الہی کا ایک تصور پیش کیا۔ وہ حکماءاور عرفا سے لے کرایک چروا ہے اور دہقان تک سب کو حقیقت کا ایک جلوہ دکھا تا ہے اور سب پراعتقادوا بمان کا ایک ہی دروازہ کھولتا ہے۔

اس سلسلہ میں معاملہ کا ایک اور پہلوبھی قابل غور ہے۔ ہندوستان میں خواص وعوام کے خدا پرستانہ تصورات کے درمیان جونرق مراتب طحوظ رکھا گیا ہے۔ وہ معاملہ کواس رنگ میں بھی نمایاں کرتا ہے کہ یہاں کا نہ بی نقطہ کنیال ابتداء سے فکروعمل کی رواداری پرجنی رہا ہے گویا ہر نہ بی عقید اور عمل کے لیے گنجائش نکالی گئی اور ہرفکر کو آزادانہ نشوونما کا موقع دیا گیا۔ نہ بی اختلافات جودوسری قو موں میں با بھی جنگ وجدال کا باعث رہے یہاں آپی گیا۔ نہ بی اختلافات جودوسری قو موں میں با بھی جنگ وجدال کا باعث رہے یہاں آپی کے مجھوتوں کا ذریعہ ہے تفاہم اور تطابق گویا یہاں کے ذبئی سزاج کی ایک عام خصوصیت تھی ایک دیدانتی جانتا ہے۔ کہاصل حقیقت اشراک اور بت پرتی کے عقائد سے بالاتر ہے تا ہم وہ بت پرتی کا مخالف اور مشکر نہیں ہو جاتا کیونکہ وہ بھتا ہے کہ خدا تک بہنچنے کے راستے کی بیہ بہلی منزل ہے اور راہ رو چا ہے کوئی راستہ اختیار کر یے گرمقصود اصلی ہر صال میں سب کا ایک

بلاشبہ فکروعمل کی اس روادارانہ سوچ کا جو ہندوستان کی تاریخ میں برابرا بھرتی رہی ہے۔ ہمیں اعتراف کرنا چا ہے لیکن زندگی عمل اور رعمل کا مظہر ہوتی ہے اوراگر ہم اس راہ میں حد بندی کے خطوط قائم نہ کریں تو علم واخلاق کے تمام احکام درہم برہم ہوجا کیں گے۔ اورا خلاقی اقد ارکی کوئی مستقل حیثیت باتی نہ رہے گی۔ رواداری یقینا ایک خوبی کی بات ہے لیکن ساتھ ہی عقیدہ کی مضبوطی رائے کی پختگی اور فکر کی استقامت بھی زندگی کے ایسے پہلو ہیں جن کونظر انداز نہیں کیا جا ساتہ ایس یہاں کوئی حد فاصل ضرور ہونی چاہیے جو ان تمام

خوبیوں کواپنی اپنی جگہ پر قائم رکھے ورنہ اخلاق کے تمام احکام کو مناسب طور پر رو بھل نہیں لا یا جاسکتا۔ جوں ہی پی خطوط کمزور ہوجاتے ہیں اور ملنے لگتے ہیں اخلاق کی پوری دیوار بلنے لگتی ہے بلکہ اخلاق کی پوری دیوار ہل جاتی ہے مثلاً محفود درگزر بڑی ہی حسن وخوبی کی بات ہے لیکن یہی عفود درگزر جب اپنی جائز حدود سے آگے نکل جاتا ہے۔ تو عفود درگز رنہیں رہتا بلکہ بزدلی اور بے ہمتی قرار پاتا ہے۔ شجاعت انسانی سیرت کاسب سے بڑاوصف ہے لیکن یہی وصف جب اپنی حدسے گزر جائے گا توظلم وتشدد بن جائے گا۔

دو حالتیں ہیں اور دونوں کا حکم ایک نہیں ہوسکتا۔ ایک حالت ہے ہے کہ کی خاص اعتقاد اور عمل کی روشی ہمار ہے سامنے آگئی ہے اور ہم اس کے بارے میں ایک خاص بتیجہ تک پہنچ ہیں۔ ایسی صورت میں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس کی نسبت ہمار اطرز عمل کیا ہونا چاہیے ہم اس پر مضبوطی کے ساتھ جے رہیں یا متزلزل ہوجا کمیں ، دوسری حالت یہ ہے جس طرح ہم کسی خاص نتیجہ تک پہنچ ہیں۔ اس طرح دوسر سے لوگ بعض خاص نتیجوں تک پہنچ گئے ہیں۔ اس طرح دوسر سے لوگ بعض خاص نتیجوں تک پہنچ گئے ہیں ہم کسی خاص نتیجوں تک پہنچ گئے ہیں ۔ اس اس کی نسبت ہمار اطرز عمل کیا ہونا چاہیے؟ ہماری طرح انہیں بھی اپنی راہ چلا کا حق ہے باہمیں روا داری ہے ہے کہ اپنچ حق واعتقاد وعمل کے ساتھ دوسروں کے حق اعتقاد وعمل کا باعم روسروں کے حق اعتقاد وعمل کا اعتراف بھی سیجے اور اگر ان کا راستہ آپ کو صریحاً غلط دکھائی دے رہا ہے۔ تب بھی ان کے اس راستے پر چلنے کے حق سے انکار نہ سیجے لیکن اگر روا داری کی حدود کو یہاں تک بر صادیا جائے کہ وہ آپ کے عقیدوں میں بھی مداخلت کرنے لگہ اور آپ کے فیصلوں پر بھی اثر انداز ہونے گئے تو بھر یہ روا داری نہ ہوئی۔

مفاہمت زندگی کی ایک بنیادی ضرورت ہے ہماری زندگی بجائے خود سر تاسر مفاہمت ہے ہیادی بھی کوئی حد ہوتی ہے تا کہ آپ اپ عقیدہ محفوظ رکھ سکیں لیکن تاوقتیکہ اس میں تبدیلی کے لیے کوئی اندرونی روشنی آپ کے سامنے نہ آئے۔ آپ مجبور ہیں کہ آپ اس

پر جے رہیں اور اس پر قائم رہنے کا آپ کوئل ہے۔ آپ دوسروں کے عقا کد کا احتر ام ضرور کریں گئے بلیکن اپنے حق پر بھی مصرر ہیں گے اور اپنے عقیدہ کو کمزوری کے حوالے نہ ہونے دین گے۔ان دو حالتوں میں فرق وامتیاز کی وجہ سے اعتقاد وعمل کی دنیا میں کتنی ہی مصیبتیں نازل ہوئیں ۔اگراعتقاد کی مضبوطی آئی تو اتنی دورتک چلی گئی ۔ کےرواداری کے تمام تقاضے بھلا دیئے گئے اور دوسروں کے اعتقاد وعمل میں جبراً مداخلت کی جانے لگی \_بعض اوقات رواداری کواتنا آ گے بڑھادیا گیا کہ استقامت فکرورائے کے لیے کوئی جگہ نہیں رہی پہلی ہے اعتدالی کی مثالیں ہمیں ندہبی تنگ نظریوں اور سخت گیریوں کی تاریخ میں ملتی ہیں اور دوسری بے اعتدالی کی مثالیں ہندوستان کی تاریخ مہیا کردیتی ہے یہاں فکر وعقیدہ کی کوئی بلندی بھی وہم و جہالت کی گراوٹ ہےاہئے آ پ کومحفوظ نہ رکھ تکی اور علم وعقل اور وہم وجہل میں ہمیشہ مسمجھوتوں کا سلسلہ جاری رہا۔ ان مجھوتوں نے ہندوستانی دل و د ماغ کی شکل وصورت بگاڑ دی اوراس کی فکری ترقی کا تمام حسن اصنای عقیدوں اور وہم پرستیوں کے گردوغبار میں حچی گیا۔ ہندوستان کے عصری مورخوں نے اس صورت حال کا اعتراف کیا۔ ہمارے عبد کے ایک لائق ہندومصنف ڈ اکٹر رادھا کرشنن نے اس دور کی فکری حالت پرنظر ڈ التے ہوئے جب کرآ ریائی تصورات ہندوستان کے مقای نداہب سے مخلوط ہونے <u>لگے تص</u>تعلیم کیاہےکہ:۔

> "ہندہ ند ہب کی مخلوط نوعیت کی توضیح ہمیں اس صورت حال میں ال جاتی ہے۔ صحر انور دقبائل کے دحشیا نہ تو ہمات سے لے کراو نچ سے او نچے درجے کے تہداس غور وخوض تک ہر درجہ اور ہر دائر ہ فکر کے خیالات یہاں باہم دگر ملتے اور مخلوط ہوتے رہے آریائی ند ہب اول روز سے کشادہ دل خودرواور روادار تھاوہ جب بھی کسی نے موڑ سے

دو چار ہوا تو خودسمٹتا گیا۔ اور جگہبیں نکالیا گیا اس کی اس مزاجی، حالت میں ہم ایک سیج انسار طبع اور ہدردانہ مفاہمت کا شائستہ ر جان محسوس کرتے ہیں۔ ہندو د ماغ اس کے لیے تارنہیں ہوا کہ نچلے در ہے کے مذہبوں کونظرا نداز کر دے بالڑ کران کی ہستی منادے ۔اس کے اندرایک نہ ہی جنون کا غرور نہیں تھا کہ صرف اس کا سیا نہ ہب ہے۔اگرانسانوں کے ایک گروہ کوئسی ایک معبود کی پرستش، اس کے طور طریقے پرتسکین قلب مہیا کردیتی ہے۔ تو تسلیم کر لینا عاہے کہ بیجھی ایک جائی کی ایک راہ ہے ممل سچائی پرکوئی بیک دفعہ قابض نہیں ہو جاسکتا ۔ وہ صرف بتدریج اور جفریق ہی حاصل کی جاسکتی ہےاوریباں ابتدائی اور عارضی درجوں کوبھی ان کی ایک مجگہ دینی پرتی ہے۔ ہندو د ماغ نے رواداری اور باہمی مفاہمت کی بیراہ اختیار کر لی کیکن وہ بیہ بات بھول گیا کہ بعض حالات ایسے بھی ہوتے بیں جب روا داری کی جگه نارواداری ایک فضلیت کا حکم پیدا کر لیتی ہاور مذہبی معاملات میں بھی گریشم کے قانون کی طرح کا ایک قانون کام کرتا رہتا ہے جب آریائی اورغیرآ ریائی نداہب ہاہدگر ملے ایک شائستہ اور دوسرا ناشا ئستہ ، ایک اچھی قشم کا ، دوسرا نکما تو غیر شائستداور نکھے جن میں قدرتی طور پر بیمیلان پیدا ہوگیا کہ شائستہ اورا چھےا جزا کود ما کرمعطل کرد ہے۔" <sup>می</sup>

سى: الثرين فلاسنى \_از ۋاكثررادها كرشنن جلداول ص ١١٩ دوسراايديش

قرآن کے تصور الہی کی ایک بنیادی خصوصیّت یہ ہے کہ اس نے کسی طرح اعتقادی مفاہمت کو جائز نہیں رکھاوہ خدا کے تو حیدی اور تنزیبی تصور میں سرتا سر ہے میل اور بے کچک رہاتا ہم وہ کسی عنوان میں بھی دوسرے عقائد کے بارے، روادارا نہ طرز عمل ہے ہمیں روکتا نہیں البتہ اعتقادی مفاہمتوں کے تمام درواز بند کردیئے گئے ہیں۔

قرآن نے تصورالی کی بنیادانسان کے عالمگیر وجدانی احساس پر کھی ہے بینہیں کیا کہ اسے نظر وفکر کی کاوشوں کا ایک ایسا معمہ بنا دیا ہو جے خاص طبقہ کا ذہن ہی حل کر سکے۔
زندگی کے بارے میں انسان کا عالمگیر وجدانی احساس کیا ہے یہ ہے کہ کا ئنات خود بخو دیپدا نہیں ہوگئ ۔ پیدا کی گئی ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ ایک صانع ہتی موجود ہو۔ قرآن بھی اس بارے میں جو کچھ ہتا تا ہے۔ وہ اتنا ہی ہے اس سے زیادہ جو کچھ ہے نہ ہی عقیدہ کا معالم نہیں ہے۔ اس لیے وہ اس کا بوجھ جماعت کے افکار پڑئیں ڈالٹا بلکہ اسے اصحاب جہد وطلب کے لیے چھوڑ دیتا ہے۔

وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوا فِيُنَا لَنَهُديَنَّهُمُ سُبُلَنَا (٢٩: ٢٩)

اور جولوگ ہم تک پہنچنے کے لیے کوشش کریں گےتہ ہم بھی ضروران پرراہ کھول دیں گے۔ وَ فِی اَلاَرُضِ ایٹ لِلْمُوقِینِ مَن وَفِی اَنْفُسِکُمُ اَفَلا تُبُصِرُونَ ( ۵۱ ۲۱.۲۰) اوران لوگوں کے لیے جو یقین رکھتے زمین میں تنی ہی حقیقت کی نشانیاں ہیں اور خود تمہارے اندر بھی ، پھر کیا تم و کھتے نہیں۔

اسی مقام ہے وہ فرق مراتب بھی نمایاں ہوجاتا ہے۔ جواسلام نے بالکل ایک مختلف شکل و نوعیت میں عوام اور خواص کے درمیان طمح ظرکھا ہے۔ ہند ومفکروں نے ساج کے مختلف طبقات میں الگ الگ تصور اور عقید نے تقسیم کئے لیکن اسلام نے تصور اور عقید کے تناف طبقات میں الگ الگ تقیور اور نہیں رکھا۔ وہ ہرانسانی دل ود ماغ کے آگے حقیقت کا کے اعتبار ہے اس قسم کا کوئی انتیاز روانہیں رکھا۔ وہ ہرانسانی دل ود ماغ کے آگے حقیقت کا

ایک عقیدہ پیش کرتا ہے۔لیکن ظاہر ہے کہ طلب وجہد کے لحاظ سے سب کے مراتب کیاں مہیں ہو سکتے ہرطالب حقیقت ایک بی قتم کی تشکل لے کر نہیں آتا۔ عامة الناس بحیثیت ایک طبقہ کے ابناایک خاص مزاج اورا پی خاص احتیاج رکھتے ہیں ۔لیکن خاص افراد بحیثیت فرد کے ابنا ایک خاص مزاج اورا پی خاص احتیاج رکھتے ہیں اوران کے لیے عرفان ویقین کی کے اپنی طلب واستعداد کا الگ الگ درجہ ومقام رکھتے ہیں اوران کے لیے عرفان ویقین کی را ہیں کھلی چھوڑ دی گئی ہیں۔

صحیح بخاری اور مسلم کی ایک متفق علیہ حدیث ہے جو نہایت جامع اور مانع الفاظ میں اس فرق مراتب کو ظاہر کرتی ہے بیر حدیث تین مرتبوں کا ذکر کرتی ہے اسلام ایمان اور احسان ،اسلام بیہ ہے کہ اسلامی عقیدہ کا اقرار کرنا ہر عمل کے چاروں ارکان یعنی نماز ،روزہ ، حج اور زکوۃ کو انجام دینا ایمان بیہ ہے کہ اقرار کے مرتبہ ہے آگے بڑھنا اور اسلام کے بنیادی عقائد کے حق الحقین کامرتبہ حاصل کرنا اورا حسان بیہ ہے کہ:

حدیث: اَنُ تَعُبُد اللَّه کَانکَ تَواَهُ وَإِنْ لَّمُ تَکنُ تَوَاهُ فَاِنَّهُ بَوَاکَ (صعیحین) توالله کی اس طرح عبادت کرے گویا اے اپنے سامنے دیکھ رہا ہے اور اگر تو اُسے نہیں دیکھ رہاہے تووہ تجھے دیکھ رہاہے۔

پہلامرتباسلامی دائرہ کے عام اعتقاد وعمل کا ہے۔ یعنی جس نے اسلامی عقیدہ کا قرار کر لیا۔ اور اس کے اعمال کی زندگی اختیار کرلی وہ اس دائرہ میں آ گیالیکن محض دائرہ اسلام میں داخل ہوجانے سے بیلازم نہیں آجاتا کیلم دیقین کے مقامات بھی حاصل ہوگئے۔

پہلامرتبصرف اس کے خارجی اور ابتدائی پہلوکا مظہر ہوتا ہے دوسرا مرتبہ ایمان کا ہے یہ انسان کے دل ود ماغ کا ایمان ویقین واؤ عان ہے۔ یہ مرتبہ جس نے حاصل کرلیا۔ وہ خواص کے ذمرہ میں داخل ہوگیا لیکن معاملہ استے ہی پرختم نہیں ہوجاتا۔ عرفان حقیقت اور عین الیقینی ایقان کا ایک اور مرتبہ اس کے بعد آتا ہے جے احسان سے تجیر کیا گیا ہے لیکن یہ مقام محض

اعتقاداوریقین پیدا کر لینے کانہیں ہے جوایک جماعت یا گروہ کو بحثیت جماعت یا گروہ کے مصل ہوا جاسکتا ہے۔ یہ مقام ذاتی تجربہ دکشف سے حاصل ہوتا ہے۔ محض تعلیمی عقائدیا قکری قیاسات سے اس مرتبہ تک رسائی نہیں ہوتی۔ یہ سیکھنے اور بتلانے کا معاملہ نہیں۔ ذاتی تجربہ عقلف کا معاملہ ہے جو یہاں تک پہنچ گیا وہ آگر پچھ بتلائے گا تو بھی یہی بتلائے گا۔ کہ میری طرح بن جاؤ پھر جو پچھ دکھائی دیتا ہے دکھیا و

## پر سیدیکے کے عباشقی چیست گفتے کے چےومن شوب دانے

اسلام نے اس طرح طلب وجہد کی روحانی پیاس کے لیے درجہ بدرجہ سر ابی کا سامان مہیا کردیا۔ عام آ دی کے لیے دوسرامر تبداور خاصال کردیا۔ عام آ دی کے لیے پہلامر تبہ ہے ذیادہ ترقی یا فتہ انسان کے لیے دوسرامر تبہ ہر چند کہ ہرایک کے لیے جام الگ الگ ہیں لیکن پیاس بجھانے کے داسطے مخاندا کیک ہی ہے ہرایک کے حصہ میں اس کے ظرف کے مطابق ایک جام آ جا تا ہے۔ ساق بہ ہمہ بادہ زیک خم دیدیا در مجلس اوستی ہر کس زشرائے است

یبال اس امرکی جانب اشارہ کردینا بھی بے کل نہ ہوگا کہ علمائے اسلام خصوصاً صوفیائے کرام نے خدا کے بارے بیں ایک تصور کیا ہے۔جوعام طور سے نظریہ دصدت الوجود کہلاتا ہے۔ توحید وجودی کے قائل قرآن کی مختلف آیات سے اس نظریہ پراستدلال لاتے ہیں۔

هُوَاُلَاوَّلُ وَالُّا خِرُوَالظَّاهِرُ وَ الْبَاطِنُ ٥٥/٥: ٣) فَايُنَمَا تُوَلُّوا فَنَمَّ وَجُهُ اللَّهِ (٣: ١١٥) "اور " وَنَمَحْنُ اَقُرَبُ اِلَيْهِ مِنْ حَبُلِ الْوَدِيْدِ (٥٠: ١٦)" اور كُلَّ يَوُمٍ هُوَفِى شَأَنِ "(٥٥: ٢٩) وغيره وغيره

د بلی کے مشہور محدث شاہ ولی اللہ نے یہاں تک لکھ دیا ہے کہ 'اگر میں مسئلہ وحدت

الوجود کو ثابت کرنا چاہوں تو قران وحدیث کے تمام نصوص وظوا ہر سے اس کا اثبات کرسکتا ہوں۔ لیکن مولانا آزاد متنب کرتے ہیں کہ اس بارے میں صاف بات جومعلوم ہوتی ہوہ یہ کہ ان تمام تصریحات کو ان کے قریبی کا سے دور نہیں لے جانا چاہیے۔ اور ان معانی سے کہ ان تمام تصریحات کو ان کے قریبی کا سے دور نہیں لے جانا چاہیے۔ اور ان معانی سے آگے نہیں بڑھنا چاہئے جو صدر اول کے مسلمانوں نے سمجھے تھے۔ باتی رہا حقیقت کے شف وعرفان کا وہ مقام جوعرفا طریق کو پیش آتا ہے تو وہ کسی طرح قرآن کے مقیور الی کے عقیدہ کے خلاف نہیں۔ قرآن کا تصور الی ایک جامع تصور ہے اور ہرتو حیدی تصور کی اس میں گئے اکثر جو افراد خاصہ مقام واحسان تک رسائی حاصل کرتے ہیں وہ حقیقت تصور کی اس میں گئے اکثر جو افراد خاصہ مقام واحسان تک رسائی حاصل کرتے ہیں وہ حقیقت کو اس کی پس پر دہ جلوہ طراز یوں میں بھی دیکھ لیتے ہیں اور عرفان کا وہ نتی مرتبہ جو فکرانسانی کے دسترس میں ہے انہیں حاصل ہوتا ہے۔

☆☆ 000 ☆☆

بإبدوم

### صفت ربوبيت

صفات البی کے ذکر میں مولانا آزاد ایک عام جائزہ لیتے ہیں وہ کہتے ہیں۔ کہ کا ئنات کے نظام ہستی میں وصدت وجود کا جلوہ وحدت صفات کی شکل میں دکھائی و بتا ہے لیعنی صفات البی کا الگ الگ اظہار نہیں ہوتا بلکہ وہ ایک دوسرے کے ساتھ مل کر ظاہر ہوتی ہیں۔ تا کہ زندگی میں ہم آ ہنگی کا جلوہ نظر آئے۔ سورۃ فاتحہ یا قرآن کے افتتاحی باب میں خداکی چند بنیادی صفات کا ذکر کیا گیا ہے جیسے ربو بیت ، رحمت ، عدالت اور ہدایت کی صفات ۔ مولانا آزاد اپنی تفسیر میں بالتر تیب ان صفات پر روشنی ڈالتے ہیں اور پورے قرآن سے ان کی جلوہ نمائی کے جوت ہم پہنچاتے ہیں۔ سب سے پہلے وہ خداکی اوّلین صفت یعنی ربوبیت کا ذکر کرتے ہیں جوقرآن کی توجہ کا مرکز ہے۔

ر بوبیت کی اصطلاح رب سے نکل ہے جوسامی زبانوں کے کی الفاظ کا مشترک ہے۔
عبر انی ،عربی ، اور سریانی تینوں زبانوں میں '' رب' کے معنی پالنے والے کے بیں یا انہی
ہستی جو اسباب پرورش مہیا کرتی ہے۔ چونکہ پرورش کی ضرورت کا احساس انسانی زندگ
کے بنیا دی احساسات میں سے ہاس لیے رب کے لفظ کو جومعنی عطا کئے گئے گویا وہ غدا
کے تصور کا پہلا قدرتی زید تھے۔ جس کے بارے میں ابتدائی سامی ذبن نقش آرائی کرسکتا
تقا۔ رب کے معنی معلم آ قایا خدا کے بھی ہیں۔ قرآنی زبان میں اس لفظ کو اس کے وسیج اور
کامل معنوں میں استعمال کیا گیا ہے اس لیے بعض علائے لفت نے ربوبیت کی تعریف ان
لفظوں میں کی ہے '' ہو انشاء المشسی حالا فحالا الیٰ حد التمام ' 'میخن کسی چرکو

کے بعد دیگرے اس کی مختلف حالتوں اور ضرور توں کے مطابق اس طرح نشو ونما دیتے رہنا کہا تھی حد تک پہنچ جائے بعنی ربوبیت کے لیے ضروری ہے کہ پرورش اور نگہداشت کا ایک جاری اور مسلسل اہتمام ہواور ایک وجود کواس کی تحییل و بلوغ کے لیے وقا فو قاجیسی پچھ ضرور تمیں چیش آتی رہیں ان سب کا سروسامان ہوتا رہے لیکن قرآنی تصور کے لحاظ سے مولانا آزاد کھھے ہیں کہ ربوبیت ہیں شفقت کا لگا وُضروری ہے وہ ایک تمثیل کے ذریعہ ان معنوں کی وضاحت کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں۔

بجه جب پیدا ہوتا ہے تومحض گوشت پوست کا ایک متحرک لوّھڑ ا ہوتا ہے زندگی اورنمو کی جتنی قوتمل بھی رکھتا ہے سب کی سب پرورش وتربیت کی مختاج ہوتی ہیں یہ پرورش محبت وشفقت ، حفاظت وتگهداشت او بخشش واعانت کاایک طول طویل سلسله ہے اوراس وقت جاری رہتا ہے جب تک بچیاہیے جسم وذہن کے حد بلوغ تک نہ پنچ جائے پھر پرورش کی ضرورتیں ا یک دونبیں بے ثار ہیں ،ان کی نوعیت ہمیشہ بدلتی رہتی ہےاور ضروری ہے کہ عمراور ہر حالت کے مطابق محبت کا جوش گرانی کی نگاہ اور گرانی کا سروسا مان ملتار ہے حکمت الٰہی نے مال کی محبت میں ربوہیت کے بیتمام خدوخال پیدا کر دیئے ہیں ، یہ مال کی ربوہیت ہی ہے جو پیدائش کے دن سے لے کر بلوغ تک بچہ کو یالتی ، بچاتی ،سنجالتی اور ہرونت اور ہر حالت کے مطابق اس کی ضروریات برورش کا سروسامان مہیا کرتی رہتی ہے جب بجیرکا معدہ دودھ کے سواکسی غذا کامتحمل نہیں ہوسکتا تواہے دودھ ہی پلایا جاتا ہے۔ جب دودھ سے قوی غذا کی ضرورت ہوتی ہے تواہے واپی ہی غذا دی جانے لگتی ہے۔ جب بچے میں اینے یا وال پر کھڑے ہونے کی سکت نہیں ہوتی تو مال اے گود میں اُٹھائے پھرتی ہے۔ جب وہ کھڑے ہونے کے قابل ہوجاتا ہے تو ماں اس کی انگلی پکڑ کراس کوایک ایک قدم چلاتی ہے۔ پس سے بات كه ہر حالت اور ضرورت كے مطابق ضروريات مهيا ہوتى رہيں اور نگرانى اور حفاظت كا ایک مسلسل اہتمام جاری رہے وہ صورت حال ہے۔جس سے ربوبیت کے مغہوم کا تصور کیا جا سکتا ہے۔ قرآن نے رب کی حیثیت سے خدا کا جو تصور پیش کیا ہے۔ اس تمثیل کی روثنی میں آسانی سے اسے ذہن نشین کیا جا سکتا ہے۔ قرآن نے خدا کے ساتھ رب العالمین کی صفت کو وابستہ کیا ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ خدا کی خاص قوم یا گروہ کا رب پالنے والانہیں ہے بلکہ نی نوع انسان اور کا کنات ہستی کی تمام مخلوقات کا رب ہے۔

#### نظام ربوبتیت:

مولا نا آزاد تحریفر ماتے ہیں کدر بو بیت الی کاعمل ایک معینہ نظام کے تحت ہے، ہرو جود کو ہر حالت میں زندگی اور بقاء کے لیے جو پچھ مطلوب تھا وہ سب پچھل رہا ہے، چیونی زمین پرریک رہی ہے، کیڑے کھوڑ ہے، کوڑ ہے کر کٹ میں اپنا راستہ پیدا کر لیتے ہیں۔ مجھلیاں دریا میں تیررہی ہیں، پرند ہوا میں اڑ رہے ہیں۔ پھول باغوں میں کھل رہے ہیں۔ لیکن فطرت کے پاس کیسال طور پر سب کے لیے پرورش کی گوداور گرانی کی آ کھے ہے اور کوئی نمیس جو فیضان ربو بیت سے محروم ہو گلوقات کی بے ثارت میں ایک بھی ہیں جو اتنی حقیر اور بمعلار ہیں کہ ہماری آ کھا آبیس دکھ بھی نہیں سکتی لیکن ربوبیت اللی نے جس طرح اور بسر نظام کے ساتھ ہاتھی جیسی گلوق کے لیے سامان پرورش و مگہدا شت مہیا کردیا ہے۔ جس نظام کے ساتھ ہاتھی جیسی گلوق کے لیے سامان پرورش و مگہدا شت مہیا کردیا ہے۔ میں طرح اور و لیے بی نظام کے ساتھ ان کے لیے بھی زندگی اور بقا کی ہر چیز مہیا کر میں اور جو پچھ ہے۔ انسان کے وجود کود کیھے تو خوداس کی دیا اور جو پچھ ہے۔ انسان کے وجود کے باہر ہے۔ اگرانسان اپنے وجود کود کیھے تو خوداس کی زندگی اور زندگی کا ہر لیے در بوبیت اللی کی کرشمہ سازیوں کی ایک پوری کا نیات ہے۔ زندگی اور زندگی کا ہر لیے در بوبیت اللی کی کرشمہ سازیوں کی ایک پوری کا نیات ہے۔ زندگی اور زندگی کا ہر لیے در بوبیت اللی کی کرشمہ سازیوں کی ایک پوری کا نیات ہے۔

وَ فِي الأَرْضِ النِّتُ لِلْمُوقِينَنَ 0وَفِي أَنْفُسِكُمُ أَفَلَا تُنْصِوُونَ ( 61 - 11 ، ٢٠) ان لوگوں کے لیے جو (سچائی پر) یقین رکھنے والے ہیں زمین میں اور خود تمہارے وجود میں بھی پھر کیاتم و یکھتے نہیں؟

#### خارجی پیلو:

سامان زندگی کی بخشائش اور رہو بیت کے مل میں جو فرق ہے قرآن اس فرق کو واضح کرتا ہے۔ دنیا میں ایسے عناصرالی تو تیں اوران کی الیی مختلف شکلیں اور بناوٹیں موجود ہیں جو زندگی کی ترقی اورنشو و نما کے لیے سود مند ہیں لیکن محض ان کی موجود گی رہو ہیت سے تعبیر نہیں کی جائتی ۔ ایسا ہو ناقد رت الہی کی رحمت ہے گروہ ہات نہیں جے رہو ہیت کہتے ہیں۔ رہو ہیت سے کہان اشیاء کی بخشش و تقیم کا بھی ایک نظام موجود ہے۔ مثلاً زندگی کے لیے پانی اور رطوبت کی ضرورت ہے لیکن پانی کی موجود گی بجا ہے خود زندگی کے لیے پانی نہیں جب تک کدایک مقررہ مقد اراور ایک خاص وقت انتظام کے ساتھ پانی موجود نہ ہو۔

قرآن کہتا ہے کہ یہ اللہ کی رحت ہے جس نے پانی جیسا جو ہر پیدا کر دیالیکن اس کی رہویت ہے جو پانی کو ایک ایک وید کرئے رہائی ۔ رہو ہیت ہے جو پانی کو ایک ایک بوند کرکے رہائی ۔ زمین کے گوشے کوشے تک پہنچاتی ، ایک خاص مقدار اور حالت میں تقسیم کرتی ایک خاص موسم اور محل میں برساتی اور پھرز مین کے ایک ایک تشند ذرے کو ڈھونڈ ڈھونڈ کرسیراب کردیتی ہے۔

وَٱنْوَلُنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدَ دٍ فَا سُكَنْهُ فِى الْآرُضِ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابِ بِهِ لَقَادِرُوُنَ ٥ فَٱنْشَاْنَالُكُمُ بِهِ جَنَّتٍ مِّنُ نَّخِيُلٍ وَّ اَعُنَابِ لَكُمْ فِيْهَا فَوَاكِهُ كَثِيَرةٌ وَّ مِنْهَا تَٱكُلُونَ (٢٣-١٨-١٩)

اور دیکھوہم نے آسان سے ایک خاص انداز کے ساتھ پانی برسایا پھراسے زمین میں کھیرائے رکھا اور ہم اس پر قادر ہیں کہ (جس طرح برسایا تھا ای طرح اسے والیس لے جا کمیں، پھر ( دیکھو ) ای پانی سے ہم نے تھجوروں اور انگوروں کے باغ پیدا کر دیئے جس میں بے شار پھل لگتے اور انہیں سے تم اپنی غذا بھی حاصل کرتے ہو۔

قرآن نے جا بجا اشیاء کی قدراور مقدار کاز کر کیا ہے۔ یعنی اس حقیقت کی طرف اشارہ

کیا ہے کہ فطرت کا نئات جو پچھ بخشق ہے ایک خاص اندازہ کے ساتھ بخشق ہے اور یہ اندازہ ایک خاص نظام کے تحت ہوتا ہے۔

کیوں ایسا ہوتا ہے کہ پہلے پہاڑوں کی چوٹیوں پر برف کے تووے جمتے ہیں۔اور پھر موسم کی تبدیلی سے پھلنے لگتے ہیں۔ پھران کے پھلنے سے پانی کے سرچشے اُ بلنے لگتے ہیں۔ پھرچشموں سے دریا کی جدولیس بہنے گئی ہیں۔ پھریہ جدولیس چے وٹم کھاتی ہوئی دوردور تک دوڑ جاتی ہیں اور سینکڑوں ہزاروں میلوں تک زمین کوسیراب کردیتی ہیں۔

کیوں بیسب کچھالیا ہی ہوا۔ کیوں کسی دوسرے اندازے نہ ہوا۔ قر آن اس کا جواب دیتا ہے اس لیے کہ کا نئات ہستی میں ربوبیت الٰہی کا رفر ماہے اور ربوبیت کا مقتصیٰ یہی تھا کہ پانی ای ترتیب سے بے اور ای ترتیب و مقدار سے تقسیم ہو۔ بیر جمت و حکمت تھی جس نے پانی پیدا کیائیکن بیر بو بیت ہے جواسے اس طرح کام میں لائی کہ برمخلوق کی پرورش اور رکھوالی کی ضرور تیں پوری ہو گئیں۔

اَللّٰهُ الَّذِى بُرُسِلُ الرِّياعَ فَتَثِيْرُ سَحَاباً فَيَبُسُطُه وَ السَّمَآءِ كَيُفَ يَشَآءُ وَيَجُعَلُه وكِسَفاً فَتَرَى الْوَدُق يَخُرُجُ مِنُ خِللِهِ فَإِذَآ اَصَابَ بِهِ مَنُ يَّشَآءُ مِنُ عِبَادِةٍ إِذَاهُمُ يَسُتَبُشِرُونَ ٥ (٣٠-٣٨)

اللہ ہی کی کارفر مائی ہے کہ پہلے ہوائیں چلتی ہیں چھر ہوائیں بادلوں کو چھیئر کرتر کت میں اللہ ہی کی کارفر مائی ہے کہ پہلے ہوائیں چلا ہیں چھرا ہے اور انہیں کلڑے کردیتا ہے اور انہیں کلڑے کلڑے کردیتا ہے چرتم و یکھتے ہوکہ بادلوں میں سے میندنگل رہا ہے چھر جن لوگوں کو یہ برکت ملی تھی ل چکتی ہے تواجا تک خوش وقت ہوجاتے ہیں۔

زندگی کے لیے جن چیزوں کی سب سے زیادہ ضرورت تھی انہی کی بخشائش سب سے زیادہ اورعام ہاورای طرح جن کی ضرورت خاص خاص حالتوں بیں یا خاص خاص موقعوں کے لیے تھی ان بیں اختصاص اور مقامیت پائی جاتی ہے ہواسب سے زیادہ ضروری تھی ۔ کیونکہ پائی اورغذا کے بغیر کچھ وصر تک زندگی ممکن ہے۔ مگر ہوا کے بغیر ممکن نہیں پس اس کا سامان اتنا وافر اور عام ہے زندگی کا کوئی گوش نہیں جو کسی وقت بھی اس سے خالی ہو، ہوا کے بعد دوسر سے دافر اور عام ہے زندگی کا کوئی گوش نہیں جو کسی وقت بھی اس سے خالی ہو، ہوا کے بعد دوسر سے در سے پر پائی ہے اس لیے اس کی بخشائش کی فرادانی اور عمومیت کا درجہ ہوا کے بعد ہے دنیا کے مرحصہ بیں زبین کے اوپر ہر طرف دریار وال ہیں اور زبین کے بنچ بھی پائی کے سوتے بہہ رہے ہیں پھر ان ووٹوں ذخیروں کے علاوہ فضائے آسانی کا بھی کارخانہ ہے جو شب وروز سرکے جاران ووٹوں ذخیروں کے علاوہ فضائے آسانی کا بھی کارخانہ ہے جو شب وروز سرگرم کار دہتا ہے وہ سمندر کا شورا ہو تینے تا ہے ہوا اور پائی کے بعد غذا کی ضرورت تھی لہذا ہوا اور حسب ضرورت زبین کے حوالے کردیتا ہے والور پائی کے بعد غذا کی ضرورت تھی لہذا ہوا اور سے بھی ان کے بیار کی کردیتا ہے دانے کی اور کردیتا ہے دورا کے کہ کردیتا ہے دورا کے کردیتا ہوا اور پائی کے بعد غذا کی ضرورت تھی لہذا ہوا اور بیانی کے بعد غذا کی ضرورت تھی لہذا ہوا اور سے بھی لہذا ہوا اور بیانی کے بعد غذا کی ضرورت تھی لہذا ہوا اور بیانی کے بعد غذا کی ضرورت تھی لہذا ہوا کا میں بھی ان کردیتا ہوا کہ کردیتا ہے ہوا اور پائی کے بعد غذا کی ضرورت تھی لہذا ہوا کو کردیتا ہو کردیتا ہے ہوا کو کردیتا ہے ہوا کی کردیتا ہو کردیتا ہو کردیتا ہو کردیتا ہو کردیتا ہو کردیتا ہوں کردیتا ہو کردی

پانی سے کم اور تمام چیزوں سے زیادہ اس کا دستر خوان کرم پورے کرہ ارض پر بچھا ہوا ہے اور کوئی مخلوق نہیں جس کے آ گے اس کی غذا کا ذخیرہ موجود نہ ہو۔

پھرسامان پرورش کے اس عالمگیر نظام پرغور کروتو ایسا معلوم ہوتا ہے۔ کہ بیتمام کارخانہ صرف اس لیے بنا ہے کہ زندگی بخشے اور زندگی کی ہراستعداد کی رکھوالی کر ہے، سورج اس لیے ہے کہ روشنی کے لیے بخورکا کام دے اور اپنی کرنوں کے ڈول بھر بھر کرسمندر سے پانی کھینچتا رہے ہوا کیں اس لیے ہیں کہ اپنی سردی اور گری سے مطلوبہ اثر ات پیدا کرتی رہیں۔ بیل کر برسادیں۔ زمین رہیں۔ بھی پانی کے ذرات جما کر ابر کی چادریں بنادیں اور بھی ابر کو پانی بنا کر برسادیں۔ زمین اس لیے ہے کہ نشو و نما کے خزانوں سے ہمیشہ معمور رہے اور ہردانے کے لیے اپنی گود میں زندگی اس لیے ہے کہ نشو و نما کے خزانوں سے ہمیشہ معمور رہے اور ہردانے کے لیے اپنی گود میں زندگی اور ہر پودے کے لیے اپنی گود میں بردودگی رکھے مختصر بید کارخانہ ستی کا ہر گوشہ صرف ای کام میں لگا ہوا ہے ، ہرقوت اپنی استعداد کامظاہرہ کر رہی ہے اور ہرعلت اپنی تا ثیر کے اظہار میں کئی ہوئی ہے جو نہی کی وجود میں بردھنے اور نشو و نما پانے کی استعداد پیدا ہوتی ہے۔ معاقم تمام کارخانہ ستی اس کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے۔ سورج کی تمام کار فرما ئیاں فضا کے تمام تھی تمام مرکز میاں صرف ای انتظار میں رہتی ہیں کہ کب چیونی کے انڈے کی تمام تو تیں اور عناصر کی تمام مرکز میاں صرف ای انتظار میں رہتی ہیں کہ کب چیونی کے انڈے سے سے ایک بیدا ہوتا ہے اور کب و ہوا تا ہے۔ سورج کی تمام کی داند زمین پر گرتا ہے۔

وسَخَّرَ لَكُمُ مَّا فِى السَّمُوات وَمَا فِى الْآرُضِ جَمِيعٌا مِّنُهُ اللَّهُ فِي ذَلِكَ لَا يَاتٍ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ( ٣٥. ١٣)

اورآ سان وزمین میں جو کچھ بھی ہے سب کواللہ نے تمہارے لیے مخر کردیا ہے بلاشبہ ان لوگوں کے لیے جوغور وفکر کرنے والے ہیں اس بات میں (معرفت حقیقت کی) بوی ہی نشانیاں ہیں۔

مولانا آزاد کھے ہیں کہ سب سے زیادہ عجیب مرسب سے زیادہ نمایاں حقیقت نظام

ربوہیت کی بکسانیت اور ہم آ جنگی ہے بیعنی ہر وجود کی پرورش کا سروسامان جس طرح اور جس اسلوب پر کیا گیا ہے۔ وہ ہر گوشے میں ایک ہی ہے اور ایک ہی اصل و قاعدہ رکھا ہے۔ پھر کا ایک گلزا گلاب کے شاداب اور عطر بیز پھول سے کتابی مختلف دکھائی دیے کیکن دونوں کو ایک ہی طریقہ سے سامان پرورش ملا ہے اور دونوں ایک ہی طرح سے پالے بوسے جارہے ہیں۔ ایک انسان کا بچے اور در خت کا ایک بودا، بظاہر دوا لگ الگ صینیتوں کے مظہر دکھائی دیتے ہیں لیکن ان کی نشو و نما کے طریقہ وں کا کھوئ لگانے سے پتہ چلتا ہے کہ قانون پرورش کی بکسانیت نے دونوں کو ایک ہی رشتے میں مسلک کردیا ہے۔ پھر کی چٹان ہویا بھول کی گلی، انسان کا بچہ ویا چوٹی کا انداس سے لیے پیدائش کا وقت مقرر ہے اور قبل اس کے کہ پیدائش ظہور میں آئے سامان پرورش مہیا ہوجا تا ہے پھر کے بعد دیگر ے طفولیت، رشد و بلوغ ، شباب بن کمال اور بالآخرضعف و انحطاط کی منزلیس آتی ہیں ، زندگی کے ظہور ، نشو و نما اور زوال و انحطاط کا افسوس سے لیے ہے۔

اَلَـٰلُهُ الَّـٰذِیُ حَـٰلَقَکُمُ مِّنُ صُعُفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنُ بَعُدِ ضُعُفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنُ بَعُدِ قُوَّةٍ صُعُفًا وَّ شَيْبَةً يَخُلُقُ مَا يَشَآءُ وَ هُوَ الْعَلِيْمُ الْقَدِيْرُ (٥٣٠٣٥)

یہ اللہ بی کی کارفر مائی ہے کہ اس نے شہیں اس طرح پیدا کیا ہے کہ پہلے نا توانی کی حالت ہوتی ہے پھر تا توانی کے بعد توت آتی ہے پھر توت کے بعد دوبارہ نا توانی اور بڑھا پا ہوتا ہے، وہ جو پچھے پاہتا ہے بیدا کرتا ہے۔وہ علم اور قدرت رکھنے والا ہے۔

اَلَـمُ تَـرَانَّ اللَّهَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَلَكُه ' يَنَا بِيُعَ فِى الْاَرْضِ ثُمُّ يُخْرِجُ بِهِ زَرُحاً مُّـخُتَـلِـفاً اَلُوانُه ' ثُمَّ يَهِيُجُ فَتَراهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجُعَلُه ' حُطَاماً إِنَّ فِى ذَلِكَ لَذِكُولى لِا وُلَى الْاَلْبَابِ (٢١٣٣)

کیا تم نہیں و کھیے کہ اللہ نے آسان سے پانی برسایا زمین میں اس کے چشے رواں

ہوگئے پھرای پانی سے رنگ برنگ کی تھیتیاں اہلہا اٹھیں پھران کی نشو ونما میں ترقی ہوئی اور پوری طرح پک کرتیار ہوگئیں پھر (ترقی کے بعد زوال طاری ہوا اور )تم دیھتے ہوکہ ان پر زردی چھائی بالآخر خشک ہوکر چور چور ہوگئیں۔ بلاشید دانشمندوں کے لیے اس صورت حال میں بوی عبرت ہے۔

جہاں تک غذا کا تعلق ہے، حیوانات میں ایک قتم ان جانوروں کی ہے۔ جن کے بیچ
دودھ سے پرورش پاتے ہیں اور ایک ان کی ہے جو عام غذاؤں سے پرورش پاتے ہیں فور
کرد نظام ربوہیت نے دونوں کی پرورش کے لیے کیا عجیب سروسامان مہیا کردیا ہے۔ انسان
کو لے لو، جو نبی وہ پیدا ہوتا ہے اس کی غذا اپنی ساری خاصیتوں اور مناسیتوں کے ساتھ خود بخود
مہیا ہو جاتی ہے اور ایک جگد سے مہیا ہوتی ہے جواس کے لیے سب سے قریب اور موزوں ہے
ماں اپنے نومولود بچ کو جوش اور محبت میں سینے سے لگالیتی ہے اور و ہیں اس کی غذا کا سرچشمہ بھی موجود ہوتا ہے۔ پھر دیکھواس غذا کی نوعیت مزاج ہیں اس کی حالت کا درجہ بدرجہ س قدر
لیا تھا کی اور ہوتا ہے۔ پھر دیکھواس غذا کی نوعیت مزاج ہیں اس کی حالت کا درجہ بدرجہ س قدر اللہ کی خاتوں میں تبدیلی ہوتی رہتی ہے، ابتدا ہیں بچہ کا طرکھا گیا ہے اور س طرح کے بعد دیگر ہے اس میں تبدیلی ہوتی رہتی ہے، ابتدا ہیں بچہ کا معدہ اتنا کمزور ہوتا ہے کہ اسے بہت ہی ملک تو ام کا دودھ ملنا جا ہے۔

چنانچہ نے صرف انسان میں بلکہ تمام حیوانات میں ماں کا دودھ بہت ہی ہلکے توام کا ہوتا ہے لیکن جول جول جول ہوتا ہا ہے۔ دودھ کا توام بھی بدل جا تا ہے۔ یہاں کا حدہ عام غذاؤں کے ہفتم کرنے کی سک کہ بچ کا عہدرضاعت پورا ہوجا تا ہے اور پھراس کا معدہ عام غذاؤں کے ہفتم کرنے کی استعداد پیدا کر لینا ہے اور اس منزل پر مال کا دودھ خشک ہونا شروع ہوجا تا ہے۔ یہ گویار ہو بیت اللی کا اشارہ ہوتا ہے کہ اب اس کے لیے دودھ کی ضرورت نہیں ہے۔ بلکہ وہ ہر طرح کی غذا استعال کرسکتا ہے۔

حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُهًا وُّوَضَعَتُهُ كُرُهًا ﴿ وَحَمُلُهُ ۚ وَفِصِلُهُ ۚ ثَلَكُونَ شَهُرًا ٥ (٣٦\_١٥)

اس کی مال نے اسے تکلیف کے ساتھ پیٹ میں رکھااور تکلیف کے ساتھ جنااور حمل اور دودھ چھڑانے کی مدّت (کم از کم) تمیں مہینوں کی ہے۔

مجرد کھو! کارساز فطرت کی ہیکئی کرشمہ سازی ہے کہ جوں جوں بچے کی عمر بڑھتی جاتی ہے۔ محبت ماوری کا بیشعلہ خود بخو درصیما پڑتا جاتا ہے۔ بیرمجبت ماوری ہے جو مال کے ول میں شریف ترین جذبات کونشو ونمادیتی ہےاوراینے بیچے کی خاطروہ بدی ہے بری قربانی ہے بھی در بغی نہیں کرتی چھر جوں جوں بچہ بڑھتا جاتا ہے۔ محبت مادری کے جذبہ کی شدت كم موتى جاتى إور چراك وقت آتا ج جب يدجذبد حيوانات مين توبالكل باتى نہیں رہتالیکن انسان میں بھی اس کی گرمجوشیاں باتی نہیں رہتیں ،اییا کیوں ہوتا ہے کہ بیچ کے پیدا ہوتے عی محبت کا ایک عظیم ترین جذبہ مال کے دل میں موجز ن ہو جائے اور پھر ایک خاص وقت تک قائم رہ کر رفتہ رفتہ غائب ہو جائے اس لیے کہ نظام ربوبیت کی کار فر مائی ہے اور اس کامقتضی یہی تھا۔ ربوبیت جاہتی ہے کہ جب تک بچے کو پرورش کی احتیاج باقی رہےاس کی پرورش ہواس لیے مال کی محبت میں بھی بیچے کی پرورش کا جوش اتنا ى زياده تھا جب بيچے كى عمراس صدتك بيننج كئى كه مال كى پرورش كى احتياج باقى ندرى ية اس ذر بعیہ کی ضرورت بھی ہاتی نہ رہی۔اب اس کا باقی رہنا ماں کے لیے بو جھاور بیچے کی نشو و نما کے لیے رکاوٹ بن جاتا ہے۔ یکے کی احتیاج کاسب سے تازک وقت اس کی نئی نئ طفولیت تقی اس لیے مال کی محبت میں بھی سب سے زیادہ جوش اسی وقت تھا مچر جوں جوں بچہ بڑھتا گیا بیا حتیاج کم ہوتی گئی۔ بلاشبہ مال کی محبت اینے بیجے کے لیے ہمیشہ زندہ رہتی ہے جا ہے وہ کتنا بی بڑا کیوں نہ ہو جائے ۔لیکن اس کی محض ایک ساجی قدر ہوتی ہے۔ یجے کی طفولیت کے عبد میں محبت مادری کا جوفطری اور جبلی جوش ہوتا ہے وہ کچھاور ہی ہوتا ہے۔ انسان اور حیوانات کے بچوں کی ہروش میں ضرور تھوڑ اسافرق ہوتا ہے۔مثلا جب

تصوارتِ قِرآن \_\_\_\_\_\_\_ 44

اللہ ہے ہمرغی کا بچہ بیدا ہوتا ہے تو اس کی جسمانی ساخت اور طبیعت دودھ پینے والے بچوں سے مختلف ہوتی ہے وہ اول دن ہے ہی معمولی اور عام غذا کیں کھا سکتے ہیں۔ بشرطیکہ کھلانے کے لیے کوئی شفیق مگر انی موجود ہو۔ چنا نچہ جوں ہی مرغی کا بچہ انڈے سے نکلی ہے اپنی غذا دُھونڈ نے لگتا ہے۔ اور مال چن چن کرغذا اس کے سامنے ڈالتی جاتی ہا اور منہ میں اپنی غذا دُھونڈ نے لگتا ہے۔ اور مال چن چن کرغذا اس کے سامنے ڈالتی جاتی ہوتی ہوتی کر تھا نے کہ خود کھالیتی ہے مگر ہضم نہیں کرتی ، لیے اندراہے ہلکا نرم بنا کر محفوظ رکھتی ہواور جب بچہا پی غذا کے لیے منہ کھولی ہے تو اس میں اتا ددیتی ہے۔

#### ر بوبیت معنوی:

پھراک سے بھی عجیب تر نظام ربو بیت کا معنوی پہلو ہے۔ خارج میں زندگی اور پرورش
کا کتنا ہی سروسامان کیا جاتا ہے۔ مفیر نہیں ہوسکتا تھا۔ اگر ہروجود کے اندراس سے کام لینے
کی ٹھیک ٹھیک استعداد و دیعت نہ ہوتی ہی سیر بو بیت ہی کا فیضان ہے کہ ہر مخلوق کی ظاہری
اور باطنی بناوٹ اس طرح کی واقع ہوئی ہے کہ اس کی ہرقوت اس کے سامان پرورش کی
نوعیت کے مطابق ہوتی ہے اور اس کی ہر چیز اسے زند ہ رہنے اور نشو ونما پانے میں مدودیق
ہے کوئی مخلوق اپنے جسم وقوی کی ایسی نوعیت نہیں رکھتی جو اس کے حالات پرورش کے
تقاضوں کے خلاف ہو۔

اس سلسله میں مولانا آزاد نے زندگی کی دو حقیقوں کو نمایاں کیا ہے جن کی طرف قرآن نے بار بارمتوجہ کیا ہے ایک وہ جے تقدیر کہتے ہیں انگریزی میں اسے قسمت کاعام سا لفظ استعال کیا جاتا ہے اور دوسری حقیقت عبارت ہے" ہدایت''۔

## تقترير:

تقدیر کے معنی کسی چیز کے لیے ایک خاص طرح کی حالت تھبرادیے کے ہیں ،خواہ یہ

تھمراؤ کمیت میں ہویا کیفیت میں چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ فطرت نے ہر وجود کی جسمانی ساخت اور معنوی قوی کے لیے ایک خاص طرح کا انداز ہ تھمرادیا ہے جس سے وہ باہر نہیں جاسکتا اور بیا اندازہ ایسا ہے جواس کی زندگی اور نشو ونما کے تمام احوال وظروف سے ٹھیک ٹھیک مناسبت رکھتا ہے:

## وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ ۚ تَقُدِيُرًا ٥ (٢.٢٥)

ادراس نے تمام چیزیں پیدا کیں۔ پھر ہر چیز کے لیے (اس کی حالت اور ضرورت کے مطابق ایک خاص ) انداز وکھ ہرادیا۔

سوال پیداہوتا ہے کہ پر کیابات ہے کہ ہر گردو پیش میں اس کی پیداوار میں ہمیشہ مطابقت پائی جاتی ہے اور ایسا کی جا ور ایسا کی جا ور ایسا کی جا تی جا ور ایسا خرجب کیوں ہے کہ ہر گلوق اپنی ظاہری و باطنی بناوٹ میں و لی بی ہوتی ہے۔ جیسا کہ اس کا گردو پیش ہے اور ہر گردو پیش و نیابی ہوتا ہے جیسی اس کی گلوقات ہوتی ہے؟ ایسا اس لیے ہوتا ہے کہ بیاس کے کھیم وقد بر کی تھر انی ہوئی تقدیر ہے اور اس نے ہر چیزی خلقت و زندگی کے لیے ایسا بی اندازہ مقرر کردیا ہے اس کا بیقانوں تقدیر ہے اور اس نے ہر چیزی خلقت و زندگی کے لیے ایسا بی اندازہ مقرر کردیا ہے اس کا بیقانوں تقدیر مرف حیوانات و نباتات کے لیے ہی نہیں بلکہ ایسا بی اندازہ مقرر کردیا ہے اس کا بیقانوں تقدیر مرف حیوانات و نباتات کے لیے ہی نہیں بلکہ کا نتات ہی کی ہر چیزے لیے ہے یہاں تک کہ بیاروں کا نظام بھی اس سے وابستہ ہے۔ و الشہ مُس تَ مُحوی کی لِمُسْتَقَرِ لَهَا ذَلِکَ تَقُدیرُ الْعَزِیْرِ الْعَلِیْمِ و (۲۸ سے ۱۹ سے اور دیم میں مورج کے لیے جو قرارگاہ ٹھہرادی گئی ہے۔ وہ ای پر چلا ہے اور دیم میں مورج کے لیے جو قرارگاہ ٹھہرادی گئی ہے۔ وہ ای پر چلا ہے اور دیم میں مورج کے لیے جو قرارگاہ ٹھہرادی گئی ہے۔ وہ ای پر چلا ہے اور دیم میں کے لیے تقدیر ہے۔

مخلوقات اوراس کے گردوپیش کی مطابقت کا یہی قانون ہے جس نے دونوں میں ہاہمد گر مناسبت پیدا کردی ہے اور ہر مخلوق اپنے چاروں طرف وہی پاتی ہے جس میں اس کے لیے پرورش اورنشو ونما کا سامان ہوتا ہے اڑنے والا پرند، تیرنے والی مجھلی، چلنے والے چو پائے،

۔ یکنے والے حشرات ان میں سے ہرایک کوویہا ہی جسم ملاہے جواس کے گردو پیش کے لیے موزوں ہے۔وریا میں پر نوٹیس پیدا ہوتا اس لیے کہ گردو پیش اس کے تقاضائے پرورش کے طابق نہیں ، خشکی میں مجھلی پیدائییں ہوتی کیونکہ خشکی اس کی حیات کے لئے موزول نہیں ،اگر الطريت كي اس تقدير كے خلاف ايك خاص گردو پيش كى مخلوق دوسر فيتم كے ماحول ميں چلى جاتی ہے تو یا تو وہاں زندہ نہیں رہتی یا زندہ رہتی ہے تو پھر بتدریج اس کی جسمانی ساخت اور طبیعت بھی ولی ہی ہو جاتی ہے جیسی اس گردہ پیش میں ہونی جا ہے پھران سے ہرنوع کے لیے مقامی موثرات محتلف گردوپیش ہیں سردآ ب وہواکی پیداوار سردآ ب وہوا کے لیے ہے ادر گرم آب و ہوا کی مخلوق گرم آب و ہوا کے لیے ہے قطب شالی کے قرب و جوار کا ریجھ خط استواء کے قرب میں نظر نہیں آ سکتا اور منطقہ عارہ کے جانور منطقہ باردہ میں مفقود ہیں اور یہی قانون فطرت یا قانون تقدیر ہے آ یے ہم ربوبیت کے دوسر عضر یعن بدایت پرنظر والیں۔ ہدایت کے معنی راہ دکھانے ، راہ برلگانے ، رہنمائی کرنے کے میں اور اس کے مختلف مراتب واقسام ہیں جن کی تفصیل آ گے آ ہے گی بہال صرف اس ابتدائی مرتبہ ہدایت کا ذکر کرنا ہے جو تمام مخلوقات بران کی برورش کی ضروری راہیں کھواتا انہیں زندکی کی راہ پر لگاتا اور ضروریات زندگی کی طلب وحصول میں رہنمائی کرتا ہے فطرت کی بید ہدایت ربوبیت کی ہدایت باورا گرید مدایت ربوبیت کی دشگیر ند بموتی توممکن ندها کدکوئی مخلوت بھی دنیا کے سامان حیات و پرورش سے فائدہ اُٹھا کتی اورزندگی کی سرگرمیاں نفہور میں آ سکتیں اس کے بغیر ساز ہتنی ہ**ی خاموش ہو جاتا ،قر آن کہتا ہے کہ یہ ہدایت وجدان کا فطری الہام ہے اور حواس و** ادراک کی قدرتی استعداد ہے۔ بیفطرت کی رہنمائی ہے ہمارے اندر پہلے وجدان کا الہام بن كرنمودار بوتى ہے چمرحواس وادراك كاچراغ روش كرديتى ئے يہى د ، باطنى قوت ہے جو ہر مخلوق كوزندگى اور برورش كى را بول برلگاديتى ہے انسان كابچية ويا حيوان كا جول ہى شكم مادر سے باہر

آ تا ہے جبلی طور پر معلوم کر لیتا ہے کہ اس کی غذا مال کے سینے میں ہے اور جب پتان منہ میں لیتا ہے تو خود بخو دانہیں چوسنا شروع کر دیتا ہے۔ بلی کے بچوں کو ہم دیکھتے ہیں کہ ابھی ابھی بیدا ہوئے ہیں انہیں چائیں ہی ہوئے ہیں انہیں چائیں ہی ہوئے ہیں انہیں چائیں ہے اور وہ اس کے سینے پر منہ مارر ہے ہیں ۔ یہ بچہ جس نے عالم ہستی میں ابھی ابھی قدم رکھا ہے جے فارج کے موثر ات نے چھوا تک نہیں ، جبلی طور پر معلوم کر لیتا ہے کہ اسے بیتان منہ میں لینا چاہیہ اور اس کی غذا کا سرچشمہ سہیں ہے یہی وہ وجدانی ہدایت ہے جو قبل اس کے حواس و چاہیے اور اس کی غذا کا سرچشمہ سہیں ہے یہی وہ وجدانی ہدایت ہے جو قبل اس کے حواس و اور اک کی روثن وزندگی کی راہوں پر لگادیت ہے۔

اگرتمبارے گھر میں بلی ہے تو تم نے دیکھا ہوگا کہ جب وہ عاملہ ہوتی ہے تو کیا کرتی ہے؟ جھو کہ دہ پہلی مرتبہ عاملہ ہوئی ہے، اس عالت کا اے کوئی تجر بنہیں لیکن جو نہی وضع حمل کا وقت قریب آتا ہے دہ کسی محفوظ کوشے کی جبتی شروع کر دیتی ہے اور کسی مناسب جگہ کے لیے مکان کا ایک ایک کونہ دیکھتی پھرتی ہے، پھر خود بخو دایک علیٰجد ہ اور محفوظ ترین گوشہ چھانٹ لیتی ہے اور وہاں بچد دیتی ہے پھر یکا کی اس کے اندر بیچ کی حفاظت کی طرف ہے ایک مجبول خطرہ پیدا ہوجا تا ہے اور وہاں بچد دیتی ہے بعد دیگر ہے اپنی جگہ بلتی رہتی ہے، یکونی قوت ہے جو بلی کے اندر بید خیال پیدا کر دیتی ہے کہ وہ اپنی جگہ بدلتی رہتی ہے، یکونی قوت ہے جو بلی کے اندر بید خیال پیدا کر دیتی ہے کہ وہ اپنی پیدا ہونے والے بچے کے لیے کوئی محفوظ جگہ تلاش کر رہے کیونکہ عنقریب اسے جگہ کی ضرورت ہوگی ۔ یہ کون ساالہا م ہے جوا ہے خبر دار کر دیتا ہے کہ بلا بچوں کا دیمن ہے اور ان کی ہوسو گھتا پھرتا ہے اس لیے جگہ بدلتے رہنا چا ہے بلاشبہ یہ کہ وہ دائی کی وجدائی کیفیت و ہدایت ہے۔ جس کا البام ہرمخلوق کے اندرا پئی نمودر کھتا ہے ربویت البی کی وجدائی کیفیت و ہدایت ہے۔ جس کا البام ہرمخلوق کے اندرا پئی نمودر کھتا ہے اور جوان پر زندگی اور پرورش کی تمام راہیں کھول ویتا ہے۔

ہدایت کا دوسرامرتبہ حواس اور مدر کات وہنی کی ہدایت ہے آگر چہ حیوانات اس جو ہر د ماغ مے حروم ہیں جے فکر وعقل سے تعبیر کیا جاتا ہے تا ہم فطرت نے آئیس بھی ان کی ضرورت کے مطابق احساس وادراک کی اتنی قوت عطا کر دی ہے جوانہیں اپنی زندگی اور معیشت کے لیے درکارتھی اور جس کی روسے وہ اپنے رہنے ہوائے پینے تو الدو تناسل اور حفاظت و گرانی کے تمام و فطا نف حسن خوبی کے ساتھ انجام دیتے رہتے ہیں لیکن حواس وادراک کی ہے ہدایت ہر حیوان کے لیے ایک ہی طرح کی نہیں ہے بلکہ ہرایک کواس کی ضرورت اور مقضیات کے مطابق عطا ک گئ ہے، چیونی کی قوت شامہ بہت دوررس ہوتی ہاس لیے ای قوت کے ذریعہ سے اپنی غذا حاصل کرنا ہوتی ہے جیل اور عقاب کی نگاہ بہت تیز ہوتی ہے کیونکہ اگران کی نگاہ تیز ہوتو بلندی میں پرواز کرتے ہوئے اپنا شکار نہ دکھے کیس ، یہ سوال بالکل غیر ضروری ہے کہ حیوانات کے حواس وادارک کی ہے حالت اول دن سے تھی یا احوال وظروف کی ضروریات اور حیوانات کے حواس وادارک کی ہے حالت اول دن سے تھی یا احوال وظروف کی ضروریات اور حیوان مطابقت کے موثر ات سے بتدریخ ظہور میں آئی ہے اس لیے کہ خواہ کوئی صورت ہو بہر حال یہ فطرت کی بخشی ہوئی استعداد ہے۔

اب یہ بات واضح ہوگئی ہوگی کے قرآن کے مطابق ہر تلوق کے لیے اس کی پرورش و
معیشت کا ایک تعمل نظام کارفر ما ہے جور ہوبیت الہی کا مظہر ہے۔ بہی ر بوبیت الہی ہے جس
نے ہروجودکواس کی ساخت اور بناوٹ کے لحاظ سے مناسب وموز وں سامان پرورش (تسویہ)
عطا کیا اور ہر مخلوق کے لیے اس کے خواص کے مطابق ایک خاص طرح کا اندازہ (تقذیر)
مطابرا دیا۔ اور پھر ہر مخلوق کو ایسا خارجی اور معنوی ادارک (ہدایت) بخشا کہ وہ دنیا کے سامان
حیات سے پرورش ومعیشت کا پوری طرح فائدہ اٹھا سکے قرآن نے رہوبیت کے ان مراتب
کا بطور خاص ذکر کیا ہے۔ قرآن کہتا ہے:

الَّذِیُ خَلَقَ فَسَوِّی 0 وَ الَّذِیُ قَدَرَ فَهَدٰی (۸۷: ۳:۲) وہ پروردگار عالم جس نے ہیدا کیا پھراسے ٹھیک ٹھیک درست کر دیااور جس نے ہر وجود کے لیےایک انداز ہ ٹھبرادیا پھراس پر راہ (عمل) کھول دی۔ اس طرح قرآن نے ان مظاہر تخلیق کی طرف اشارہ کرتے ہوئے جو کا مُنات حیات میں سرگرم عمل ہیں۔ ربوبیت اللہ کے مراتب بیان کئے ہیں جس کی غرض وغایت بیہ کہ نہ صرف تو حید اللہ کا ثبوت فراہم کیا جائے بلکہ ذہن انسانی پر بیام بھی آشکار کر دیا جائے کہ کا کنات خلقت اور اس کی ہر مخلوق کی بناوٹ کچھاس طرح واقع ہوئی ہے کہ ہر چیز ایک خاص مقصد کے تحت ایک خاص نظام و قانون میں باہد گر منسلک ہے اور کوئی چیز نہیں جو حکمت و مصلحت سے خالی ہو۔

خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْارُضَ بِالْحَقِّ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً لِّلْمُوْمِنِينَ (٢٩٣،٢٩)

الله نے آسانوں کواورز مین کو حکمت اور مصلحت کے ساتھ پیدا کیا ہے اور بلاشباس بات میں ارباب ایمان کے لیے (معرفت حق کی) ایک بوی می نشانی ہے۔

ربنًا ما خلقت هذا باطلا (٣٥كوا٩)

اے ہمارے پروردگار پیسب کچھتونے اس لیے نہیں پیدا کیا ہے کہ مخض ایک بیکارو عبث ساکام ہو۔

تخلیق کے اس مقصدی پہلوکومولانا آزاد نے ''تخلیق بالحق'' سے تعبیر کیا ہے۔ ''بالحق'' کا لفظ قرآن میں کئی جگدآیا ہے جس کا مقصداس بات پر توجد دلانا ہے کہ کا کنات ہستی کی کوئی چیز ایک نہیں جس میں زندگی کے لیے افادہ و فیضان نہ ہوفطرت خود یہ چاہتی ہے کہ جو پچھوہ بنائے اس طرح بنائے کہ اس میں وجود اور زندگی کے لیے نفع وراحت ہو۔ خکلق السَّموٰتِ وَالْاَرُضَ بِالْحَقِ عَیٰکوِ رُالَّیُلَ عَلَی النَّهَارِ وَیُکوِرُ النَّهَارَ عَلَی النَّهارِ وَیُکوِرُ النَّهَارَ عَلَی النَّهارِ وَیُکوِرُ النَّهَارَ عَلَی النَّهارِ وَ سَعُورَ النَّهَارَ وَالْمَدَرُ النَّهَارَ عَلَی النَّهارِ وَالنَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ سَعُورَ النَّهُ سَ وَ الْقَمَرَ طُکُلٌ یَّ جُورِی لِاَ جِلَّ مُسَمَّی (۲۵-۵)

ال نے آسانوں اور زمینوں کو حکمت ومسلحت کے ساتھ بیدا کیا ہے اس نے رات

هُوالَّذِی جَعَلَ الشَّمُسَ ضِیآءً وَّالْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَه اللَّهِ لَا يَتَعَلَّمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَ الْحِسَابِ مَا حَلَقَ اللَّهُ ذَلِکَ اللَّهِ الْحَقِی يُفَصِّلُ اللَّيْتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ ٥(٥:١٠) وه كارفر مائ قدرت جس نے سورج كودرخشنده اور چاندكوروش بنايا اور پھر چاندكى گروش كے ليے منزليس شهرادي تاكيم برسول كى تنى اوقات كا صاب معلوم كرلو بلاشبالله نے بيسب كي يدائيس كيا ہے۔ مرحكمت وصلحت كساتھ وه ان تمام لوگول كے ليے جوجانے والے بي علم ومعرفت كى نشانيال الگ الگ كر كے واضح كرديتا ہے۔

فطرت کے جمال وزیبائی کے لیے بھی یہی 'بالحق'' کالفظ استعمال کیا ہے یعنی کا ئنات میں تحسین وآ رائش کا قانون کام کرر ہاہے جو جا بتا ہے کہ جو پچھ ہے اس میں حسن و جمال اور خوبی و کمال ہو۔

خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَدُ صَ بِالْحَقِّ وَ صَوَّرَ كُمُ فَأَحُسَنَ صُورَ كُمُ (٣٠٦٣) اس نے آسانوں کواورزمینوں کو حکمت و مصلحت کے ساتھ پیدا کیااور تمہاری صورتیں بنائیں تو نہایت حسن وخوبی سے بنائیں۔

اسی لیے وہ قانون مجازات پر ( یعنی جزاوسزا کے قانون پر ) اس تخلیق بالحق سے
استشہاد کرتا ہے۔ دنیا میں ہر چیز کوئی نہ کوئی خاصہ کھتی ہے جواپے عمل سے ایک خاص بتیجہ
پیدا کرتی ہے اور بیتمام خواص و نتائج لازمی اور اٹل ہیں پھر کیونکرممکن ہے کہ انسانی اعمال
میں بھی اجھے اور یُر ہے خواص نہ ہوں۔ اور ان کے ویسے وہی نتائج برآ مدنہ ہوں جو قانون
فطرت و نیا کی ہر چیز میں اچھے برے کا اشیاز رکھتا ہے وہ انسان کے اعمال میں امتیاز ہے

غافل ہوجائے گا۔

تصوارت قرآن

آمُ حَسِبَ الَّذِيْنَ اجُتَرَحُوا لَسَّيِّاتِ آنُ نَّجُعَلَهُمْ كَالَّذِيْنَ امَنُوْا وَ عَمِلُوا الصَّلِحُتِ اللَّهُ الْمُؤْنَ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُولَى الْمُنْ الْمُنَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

جولوگ برائیال کرتے ہیں کیا وہ جھتے ہیں ہم انہیں ان لوگوں جیسا کر دیں گے جو ایمان لائے اور جن کے اعمال اچھے ہیں؟ یعنی دونوں برابر ہو جا کیں زندگی ہیں بھی اور موت میں بھی اگر ان لوگوں کی فہم ودانش کا فیصلہ یہی ہے تو کیا ہی براان کا فیصلہ ہاور حقیقت سے ہے کہ اللہ نے آسانوں کو اور زمین کو حکمت ومصلحت کے ساتھ پیدا کیا ہے اور اس لیے پیدا کیا ہے اور اس لیے پیدا کیا ہے کہ ہم جان اپنی کمائی کے مطابق بدلہ پالے اور ایسانہیں ہوگا کہ ان کے ساتھ ناانعمافی ہو۔

معادیامر نے کے بعد کی زندگی پربھی ای ''تخلیق بالحق'' سے استشہا کیا گیا ہے۔
کا کات کی جرچیز کوئی نہ کوئی مقصد اور منتی رکھتی ہے۔ پس ضروری ہے کہ انسانی وجود کے
لیے بھی کوئی نہ کوئی مقصد اور منتی ہواور یہ منتی آ خرت کی زندگی ہے کیونکہ یہ تو نہیں ہوسکتا کہ
کا کات ارضی کی یہ بہترین مخلوق صرف ای لیے پیدا ہواور چنددن جی کرفنا ہوجائے۔
اَوَ لَهُمْ يَتَفَكُّرُوا فِنَى اَنْفُسِهِمْ مَّا حَلَقَ اللّٰهُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَ آ اِلّٰا اللّٰہُ السَّمُواتِ وَالْاَرْضَ وَمَا بَیْنَهُمَ آ اِلّٰا بِالْحَقِ وَاَجَلِ مُسَمِّی وَانَّ کَیْدُوا مِن النَّاسِ بِلِقَآئِ رَبِّهِمْ لَکُفُورُونَ (۲۰۰۸)
بِالْحَقِ وَاجَلِ مُسَمِّی وَانَّ کَیْدُوا مِن النَّاسِ بِلِقَآئِ رَبِّهِمْ لَکُفُورُونَ (۲۰۰۸)
بِالْحَقِ وَاجَلِ مُسَمِّی وَانَّ کَیْدُوا مِن النَّاسِ بِلِقَآئِ رَبِّهِمْ لَکُفُورُونَ (۲۰۰۸)
کیاان لوگوں نے بھی اپ دل میں اس بات پرغورنہیں کیا کہ اللہ نے آسانوں اور رمیان ہے حض برکار وعبث نہیں بنایا ہے ضروری ہے کہ حکمت و مصلحت کے ساتھ بنایا ہواور اس کے لیے ایک مقررہ وقت تھم ادیا ہواصل بات یہ ہے کہ مصلحت کے ساتھ بنایا ہواور اس کے لیے ایک مقررہ وقت تھم ادیا ہواصل بات یہ ہے کہ مصلحت کے ساتھ بنایا ہواور اس کے لیے ایک مقررہ وقت تھم اور یا ہواصل بات یہ ہے کہ

انسانوں میں بہت لوگ ایسے ہیں جواپنے پروردگار کی ملاقات سے یک قلم منکر ہیں۔

#### ر بوبیت ـ توحید پراستدلال:

اس موقع پر یہ بات بطور خاص قابل ذکر ہے کہ قرآن نے مظاہر کا نئات کے جن مقاصد ومصالے سے استدلال کیا ہے ان میں سب سے زیادہ عام استدلال ربوبیت کا استدلال ہے مثلاً توحید باری کے تعلق سے اس کا استدلال یہ ہے کہ کا نئات کے تمام اعمال ومظاہر کا اس طرح واقع ہوتا کہ ہر چیز پرورش کرنے والی اور پرتا ثیرزندگی بخشے والی ہے اور پھرایک ایسے نظام ربوبیت کا موجود ہونا جو ہر حالت کی رعایت کرتا اور ہر طرح کی مناسبت محوظ رکھتا ہے ہر انسان کو وجد آئی طور پریقین دلاتا ہے کہ ایک ہستی موجود ہے جو ساری کا نئات کو زندگی بخشی ہے اور تمام مخلوقات کی پرورش کرتی ہے اور اس لیے ایسی تمام صفات سے متصف ہے جس کی جلوہ آرائی کے بغیر نظام کا نئات کا ایسا کامل اور بے عیب کارخانہ ہرگز وجود میں نہیں آسکا تھا۔

وہ سوال کرتا ہے کہ انسانی وجدان سے باور کرسکتا ہے کہ نظام حیات کا بیکار خانہ خود بخود عالم وجود میں آ گیا ہے اور کوئی ارادہ کوئی حکمت اس کے اندر کار فرمانہیں ہے۔ کیا میمکن ہے کہ اس کار خانہ وجود کا کوئی کارساز نہ ہو۔ کیا سے پورا نظام حیات محض ایک اندھی بہری قوت بے جان مادے اور بے حس الکٹرون کا مظہر ہے اور عقل وارادہ رکھنے والی کوئی ہستی موجو ذہیں ہے۔

اگراییا ہی ہے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ پروردگاری اور کارسازی کاعمل تو ہر جگہ موجود ہے۔ گرکوئی پروردگار اور کارساز موجو ذہیں نظم موجود ہے۔ گرناظم موجو ذہیں رحمت موجود ہے مگرکوئی رحیم موجو ذہیں لیعنی سب پچھ موجود ہے گرکوئی موجو ذہیں انسان کی فطرت مشکل ہی سے یہ باور کرسکتی ہے کھل بغیر کسی عامل کے نظم بغیر کسی ناظم کے قیام بغیر کسی قیوم کے عمارت بغیر کسی معمار کے نقش بغیر نقاش کے بعنی سب پھھ بغیر کسی موجود کے ظہور پذیر ہوسکتا ہے اس کا وجدان پکار اُٹھتا ہے کہ ایسا ہونا ممکن نہیں اس کی فطرت اپنی بناوٹ میں ایک ایسا سانچہ لے کر آئی ہے جس میں یقین وایمان ہی ڈھل سکتا ہے۔اس میں سائی نہیں ہو کتی ہے۔

قرآن کہتا ہے یہ بات انسان کے وجدانی اذعان کے خلاف ہے کہ وہ نظام کا کنات کا مطالعہ کرے اور ایک ایس ہت کا لیقین جورب الخلمین ہے۔ اس کے اندر جاگ نداشھے وہ کہتا ہے کہ خفلت کی سرشاری اور سرکشی کے بیجان میں انسان ہر چیز کا مشکر ہوسکتا ہے لیکن اپنی فطرت کے اپنی فطرت سے انکار نہیں کرسکتا وہ ہر چیز کے خلاف جنگ کرسکتا ہے لیکن اپنی فطرت کے خلاف جنگ کرسکتا ہے لیکن اپنی فطرت کے خلاف جنگ کرسکتا ہے لیکن اپنی فطرت کے خلاف ہو اور پروردگاری کا ایک عالمگیر کارخانہ پھیلا ہواد کھتا ہے تو اس کی اپنی فطرت اس کا اندرون صدادیتا ہے کہ جو بچھوہ وہ کھے کہ دورکوئی نہ کوئی اس کا بنانے والا اور پیدا کرنے والا بھی ہے۔

یادر کھنا چاہیے کہ قرآن کا اسلوب بیان پنہیں ہے کہ نظری مقد مات اور دہنی مسلمات کی شکلیں تر تیب دے اور پھران پردلیل و بر ہان کی عمارتیں اٹھائے بلکہ وہ انسان کے فطری وجدان و ذوق سے مخاطب ہوتا ہے وہ کہتا ہے ضدا پرت کا جذب انسانی فطرت کا خمیر ہے اگر ایک انسان اس ہے افکار کرنے لگتا ہے تو بیاس کی خفلت ہے اور ضروری ہے کہ اسے خفلت سے چونکا وینے کے لیے دلائل پیش کئے جا کمیں لیکن بید دلائل ایسے نہیں ہونے چاہئیں ۔ جوکھن و بنی کاوشوں کا مظہر ہوں ، بلکہ ایسے ہونے چاہئیں جواس کے نہاں خاندول پر دستک دیں اور اس کے فطری وجدان کو بیدار کر دیں ۔ اگر اس کا وجدان بیدار ہوگیا تو پھر اثبات دیں اور اس کے فطری وجدان کی میدار کر دیں ۔ اگر اس کا وجدان بیدار ہوگیا تو پھر اثبات دیں اور اس کے لیے بحث و دلیل کی کوئی ضرورت باقی ندر ہے گی بلکہ خود بخو دائیان کی روح اس کے اندر جاگر آن خودانسان کی فطرت ہی سے انسان پر تجت لاتا ہے۔

وہ کون ہے جوآ سان میں پھلے ہوئے کارخانہ حیات سے اور زمین کی وسعت میں پیدا ہونے والے سامان رزق سے تمہیں روزی بخش رہا ہے وہ کون ہے جس کے قبضے میں تمہارا سننا اور دیکھنا ہے وہ کون ہے جو بے جان سے جاندار کواور جاندار سے بے جان کو نکالتا ہے پھروہ کون کی ستی ہے جو بیتمام کارخانہ خلقت اس تقم و گرانی کے ساتھ چلا رہی ہے؟ (اے پیغیر) یقینا وہ بے اختیار بول آخیں گے اللہ ہے (اس کے سواکون ہوسکتا ہے)

اچھاتم ان سے کہو جب تمہیں اس بات سے انکار نہیں تو پھر کیوں ایسا ہے کہ غفلت و سرکتی سے نہیں بچتے ہاں بے شک یہ اللہ ہی ہے جو تمہار اپر وردگار برحق ہے اور جب بیحق ہے تو حق کے ظہور کے بعد اسے نہ ماننا گراہی نہیں تو اور کیا ہے۔افسوس تمہاری سمجھ پر) تم حقیقت سے منہ پھرائے کہاں جارہے ہو۔

ایک دوسرے موقع پر قرآن پوچھتاہے۔

اَمَّنُ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْاَرُضَ وَ اَنْزَلَ لَكُمْ مِّنَ السَّمَآءِ مَآءٌ فَانْبَتْنَابِهِ حَدَآ لِقَ فَاتَ بَهُسَجَهِ عَمَاكَ انَ لَكُمْ اَنُ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا طَءَ اللَّهُ مَّعَ اللَّهِ عَبَلُ هُمُ قَوْمٌ فَاتَ بَهُسَجَهِ عَمَاكَ ان لَكُمُ اَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَا طَءَ اللَّهُ مَّعَ اللَّهِ عَلَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ خُلَفَآءَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْلَهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعُلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلَى الْعَلَى الْع

الْبَوِّوَالْبَحُوِ وَمَنُ يُّرُسِلُ الِرَيْحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَى دَحُمِةٍ ﴿ ءَ اِللَّهُ مَّعَ اللَّهِ تَعَلَى اللَّهُ عَمَّا يُشُوكُونَ ۞ اَمَّنُ بَّيْدَوَّا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيْدُه ﴿ وَمَنُ يَوُزُقُكُمُ مِّن السَّمَآءِ وَالْاَرُضِءِ اِللَّهُ مَعَ اللَّهِ ﴿ قُـلُ هَا تُوا بُرُهَا نَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ صَدقِیْنَ (٢٤ . ٢٠ ٢ تا ٢٢)

وہ کون ہے جس نے آسانوں اورزیین کو پیدا کیا اور جس نے تمہارے لیے پانی برسایا پھراں آب یاثی ہےخوشنما باغ اُ گائے حالا نکہ تمہارے بس کی بات نتھی کہان باغوں کے درخت اگاتے؟ کیا ( ان کاموں کا کرنے والا ) اللہ کے ساتھ کوئی دوسرامعبود بھی ہے ( افسوس ان لوگوں کی سمجھ پر کہ حقیقت حال کتنی ہی ظاہر ہومگریید و الوگ ہیں جن کاشیو ہ ہی کج روی ہے اچھا بتلاؤ وہ کون ہے جس نے زمین کو زندگی ومعیشت کا ٹھکانہ بنا دیا اس کے ِ درمیان نہریں جاری کردیں اس کی ( در تنگی کے لیے ) پہاڑ بلند کردیئے اور دریاؤں میں لیعنی دریااورسمندر میںالیی دیوار حاکل کر دی ( که دونوں اپنی اپنی جگه محدود رہتے ہیں ) کیااللہ کے ساتھ کوئی دوسرابھی ہے؟ افسوس کتنی واضح بات ہے مگر ان لوگوں میں اکثر ایسے ہیں جو نہیں جانتے اچھا بتلا ؤوہ کون ہے جو بے قراروں کی ایکارسنتا ہے جب وہ ہر طرف سے مایوس ہو کراہے یکارنے لگتے ہیں اور ان کا درد د کھٹال دیتا ہے؟ اور پہ کہاس نے تمہیں زمین کا جانشین بنایا کیااللہ کے ساتھ کوئی دوسرا بھی ہے (افسوس تمہاری غفلت پر ) بہت کم ایسا ہوتا ہے کہتم نصیحت پذیر ہوا چھا بتلا ؤ کون ہے جوصحراؤں اورسمندروں کی تاریکیوں میں تمہاری ر ہنمائی کرتا ہے وہ کون ہے جو باران رحمت سے پہلے خوشخبری دینے والی ہوا کیں چلا تا ہے کیااللہ کے ساتھ کوئی دوسرا بھی معبود ہے۔ (ہرگر نہیں )اللہ کی ذات اس ساجھ سے پاک ومنزہ ہے جولوگ اس کی معبودیت میں مھبرا رہے ہیں اچھا بتلا ؤ وہ کون ہے جومخلو قات کی پیدائش شروع کرتا ہےاور پھرا ہے ڈھاتا ہے اور وہ کون ہے جو آسان زمین کے کارخانہ

سے شہیں روزی دے رہا ہے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی دوسرا معبود بھی ہے (اے پیٹیمبران سے کہواگر تم (اپنے روبی میں) سچے ہواور انسانی عقل وبصیرت کی اس عالمگیر شہادت کے خلاف تمہارے پاس کوئی دلیل ہے تواپی دلیل پیش کرو۔

ان سوالات میں سے ہر سوال اپنی جگہ ایک مستقل دلیل ہے کیونکہ ان میں سے ہر سوال کا صرف ایک ہی جواب ہے ' وہ فطرت انسانی کا ایک عالمگیر اور مسلمہ اذعان ہے۔ قرآن کے وہ بے شار مقامات جن میں کا نئات ہستی کے سروسامان پرورش اور نظام ربوبیت کی کارسازیوں کا ذکر کیا گیا ہے دراصل قرآنی استدلال کی بنیاد ہیں اور اس سے تو حید الہی کی تا نید ہوتی ہے۔''

فَلْيَنُظُرِ الْإِنْسَانُ اِلَىٰ طَعَامِةٍ 0 أَنَّا صَبَنُا الْمَآءَ صَبًّا 0 ثُمَّ شَقَقُنَا الْاَرُضَ شَقَّا0 فَانُبَتُنَا فِيُهَا حَبًّا 0 وَّعِنَبًا وَ قَصْبًا 0 وَّ زَيْتُونًا وَّ نَخُلًا0 وَّحَدَآئِقَ غُلُباً 0وَّ فَاكِهَةً وَاَبَاَّ0 مَّتَاعًا لَّكُمُ وَلَا نُعَامِكُمُ 0 (٣٢٢ ٣٢٠ )

انسان اپنی غذا پرنظر ڈالے جوروز وشب اس کے استعال میں آتی ہے۔ہم پہلے زمین پر پانی برساتے ہیں۔ پھراس کی سطح شق کر دیتے ہیں پھراس کی روئیدگی سے طرح کی چیزیں پیدا کر دیتے ہیں اناج کے دانے ، انگور کی بیلیں تھجور کے خوشے (سبزی مرکاری) زیتون کا تیل درختوں کے جھنڈ اور قتم قتم کے میوے طرح طرح کا چارہ اور یہ سب پچھس کے لیے تمہارے فائدے کے لیے اور تمہارے جانوروں کے لیے۔

آن آیات میں'' فَسلَینُ ظُیرِ الْإِنْسَانُ''کے زور پرغورکرو،انسان کتابی عافل ہو جائے اور حقائق زندگی سے کتابی اغراض کر لے کین دلائل حقیقت کی وسعت اور ہمہ گیری کا پیمال ہے کہ وہ کسی حال میں بھی اس کی نگا ہوں سے اوجھل نہیں ہو سکتیں، ایک انسان دنیا کے تمام مظاہر کی طرف سے آئکھیں بند کر لے لیکن اپنی غذا کے ذرائع کی طرف سے بہر حال آئھیں بندنہیں کرسکتا جوغذااس کے سامنے رکھی ہے اس پرنظر ڈالے یہ کیا ہے؟
گیبواں کا ایک دانداچھا گیبوں کا ایک داندا پی تھیلی پررکھالواوراس کی پیدائش سے لے کر
اس کی پیچنگی و تھیل تک کے تمام مرحلوں پرغور کرو۔ کیا یہ تقیر سادانہ بھی وجود میں آسکتا تھا
اگرتمام کارخانہ ستی ایک خاص نظم وتر تیب کے ساتھ اس کی بناوٹ میں سرگرم ندر ہتا اوراگر
دنیا میں ایسابا قاعدہ نظام اشتر اکیت موجود ہے تو کیا یہ ہوسکتا ہے کہ کوئی اس کا ناظم اور کارفر ما
نہ ہو۔

سور فحل میں یہی استدلال ایک دوسرے پیرایہ میں نمودار ہواہے:

وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْآنُعَامِ لَعِبُرَةً نُسُقِيُكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرُثٍ وَّ دَمِ لَّبَنَا خَالِصًا سَآتِعًا لِّلشْرِبِيُنَ ٥ وَمِنُ ثَمَرَاتِ النَّخِيُلِ وَالْآعُنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَّ رِزُقًا حَسَنًا ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايَةً لِّقِوْمٍ يَّعُقِلُونَ ٥ (١ ١ : ٢١: ٢٤)

اور دیکھویہ چار پائے (جنہیں تم پالتے ہو) ان میں تمہارے غور کرنے اور نتیجہ نکالنے کئتی بری عبرت ہے؟ ان کے جسم سے ہم خون و کثافت کے درمیان دودھ پیدا کر دیتے ہیں جو پینے والوں کے لیے بے خل وغش مشروب ہوتا ہے (ای طرح) تھجور اور انگور کے پھل ہیں جن سے نشہ کاعرق اور انھی غذا دونوں طرح کی چیزیں حاصل کرتے ہو، بلاشبہاس بات میں ارباب عقل کے لیے (ربوبیت الہی کی) بری نشانی ہے۔

وَاَوُحٰى رَبُكَ اِلَى النَّحُلِ اَنِ اتَّخِذِى مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَّمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ 0 ثُمَّ كُلِى مِنُ كُلِّ الشَّمَراتِ فَاسُلُكِى سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً يَخُوُجُ مِنُ بُـطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفَ الُوانُهُ ۚ فِيُهِ شِفَاءً لِلنَّاسِ ٥ اِنَّ فِي ذٰلِكَ لَايَةً لِقَوْمُ يَّتَفَكُّرُونَ (١٢: ٢٩:٢٨)

اور پھر دیکھوتمہارے پروردگار نے شہد کی کھی کی طبیعت میں یہ بات ڈال دی کہ

پہاڑوں میں اور درختوں میں اور ان مہینوں میں جواس غرض کے لیے بلند کر دی جاتی ہیں اپنے لیے لیے بلند کر دی جاتی ہیں اپنے لیے گھر بنائے پھر ہر طرح کے پھولوں سے رس چوسے پھراپنے پروردگار کے تھرائے ہوکہ )اس ہوئے طریقوں پر کامل فر ما نبراری کے ساتھ گا مزن ہوجائے (چنانچیتم و کیصتے ہوکہ )اس کے شکم سے مختلف رنگوں کا رس نکلتا ہے جس میں انسان کے لیے شفا ہے بلاشبہ اس بات میں ان لوگوں کے لیے جوغور وفکر کرتے میں ان لوگوں کے لیے جوغور وفکر کرتے میں ان لوگوں کے لیے جوغور وفکر کرتے ہیں (ربوبیت اللی کی بجائب آ فرینیوں کی بڑی نشانی ہے)

جس طرح قرآن نے وجود خالق کے ثبوت میں جابجا خلقت سے استدلال کیا ہے۔ اس طرح وہ نظام حیات اور تخلیق کا نئات کے احوال سے ربوبیت کا بھی استدلال کرتا ہے۔ لیعنی دنیا میں ہرچیز مربوب ہے اس لیے ضروری ہے کہ کوئی رب بھی ہواورونیا میں ربوبیت کامل اور بے داغ ہو۔

زیادہ واضح لفظوں میں اسے یوں ادا کیا جاسکتا ہے۔ کہ ہم دیکھتے ہیں دنیا میں ہر چیز الی ہے کہ اسے پرورش کی احتیاج ہے اور اس کی پرورش کے سامان مہیا ہیں بس ضروری ہے کہ کوئی پرورش کرنے والا بھی موجود ہویہ پرورش کرنے والا کون ہوسکتا ہے؟ یقیناً وہ ہیں ہوسکتا جوخود عاج پرورش کرنے والا کون ہوسکتا ہے۔ یقیناً وہ ہیں ہوسکتا جوخود عاج پرورش ہو قرآن کی مندرجہ ذیل آیات اس استدلال پرمنی ہیں۔

اَفَسَرَة يُتُسَمُ مَّا تَحُرُّ ثُونَ 0 ءَ انْتُسَمُ تَزُرَعُونَهَ آمُ نَحُنُ الزَّرِعُونَ 0 لَوُ نَشَآءُ لَسَحَ مَّا تَحُرُ ثُونَ 0 أَنْتُسَمُ تَزُرَعُونَهَ آمُ نَحُنُ الزَّرِعُونَ 0 اللَّهُ مَعُرُوهُ مُونَ 0 اللَّهُ عَلَيْهُ حَطَا مَا فَظَلْتُم تَفَكَّهُونَ 0 النَّا لَمُغُرمُونَ 0 مَلُ نَحُنُ مَحُرُومُونَ 0 أَفَتُسَمُ النَّرَلُتُسُمُ وَهُ مِنَ الْمُرُنِ آمُ نَحُنُ الْمُنْوِنَ آمُ نَحُنُ الْمُنُونَ آمُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

اچھاتم نے اس بات برخور کیا کہ جو پچھتم کاشت کاری کرتے ہوا ہے تم اُگاتے ہویا ہم اُگاتے ہویا ہم اُگاتے ہویا ہم اُگاتے ہیں اگرہم چاہیں تواہے پُو را کردیں تو تم صرف یہ کہنے کے لیے رہ جاؤکہ افسوس ہمیں تو اس نقصان کا تاوان ہی دینا پڑے گا بلکہ ہم تو اپنی محنت کے سارے فاکدوں ہے ہی محروم ہوگئے۔ اچھاتم نے یہ بات بھی دیکھی کہ یہ پانی جو تمہارے چنے میں آتا ہے اے کون برساتا ہے اگر ہم چاہیں تواہے (سمندر کے پانی کی طرح) کروا کردیں پھرکیا اس نعمت کے لیے ضروری نہیں کہ شکر گزار ہو؟ اچھاتم نے یہ بات بھی دیکھی کہ یہ آگ ہوتم سلگاتے ہوتواں کے لیے ککڑی تم نے پیدا کی یا ہم پیدا کررہے ہیں۔

# ر بوبیت ـ وجودمعاد پراستدلال:

ای طرح وہ تخلیق بالحق ہے معادیا حیات بعد الممات پر بھی استدلال کرتا ہے بہی وہ منزل ہے جس کی طرف پورا کارواں ہتی چلا جارہا ہے کیوکر ممکن ہے کہ انسان کو محض اس لیے بنایا گیا ہو کہ وہ چندروز زندہ رہے چرسرتا سر نیست و نابود ہوجائے ، یہ کس طرح ہوسکتا ہے کہ انسان کرہ ارض کی بہترین مخلوق ہے اور جس کی جسمانی اور معنوی نشو ونما کے لیے فطرت کا نئات نے اس قدرا ہتمام کیا ہے وہ کوئی بہتر استعال اور بلندتر مقصد ندر کھتا ہو؟ خالق کا نئات نے جب ہر چیز کواکیہ خاص غرض وغایت کے لیے تخلیق کیا ہے تو کیوکر باور کیا جا سکتا ہے کہ اس نے بنایا ہو کہ مہل جا سکتا ہے کہ اس نے بنایا ہو کہ مہل اور نے بتی چھوڑ دے۔

اَفَجَسِبُتُـمُ اَنَّمَا خَلَقُنُكُمُ عَبَثًا وَّ اَنَّكُمُ اِلَيُنَا لَا تُرُجَعُونَ ٥ فَتَعَلَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَآ اِلهُ اِلَّاهُو رَبُّ الْغَرُشِ الْكَرِيْمِ (٢٣: ١١٦:١١٥)

کیاتم نے الیا مجور کھا ہے کہ ہم نے تنہیں بغیر کسی مقصد و نتیجہ کے پیدا کیا ہے اور تم ہماری طرف لوٹے والے نہیں ؟ اللہ جواس کا ٹنات ہتی کا حقیقی حکمران ہے اس ہے بلند ہے کہ ایک بیکار وعبث فعل کرے کوئی معبود نہیں ہے مگر وہ جو (جہانداری کے )عرش بزرگ کاپر وردگار ہے۔

اَوَلَمْ يَسَفَحُ رُوُا فِي اَنْفُسِهِمُ مَّا حَلَقَ اللهُ السَّمُوتِ وَالْاَرُضَ إِلَّا بَيْنَهُمَ آ إِلَّا بِالْحَقِي وَاجَلِ مُسَمَّى وَ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلقَآيٰ رَبِهِمُ لَكُفِرُونَ (٣٠: ٨) بِالْحَقِي وَاجَلِ مُسَمَّى وَ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ النَّاسِ بِلقَآيٰ رَبِهِمُ لَكُفِرُونَ (٣٠: ٨) كياان لوگول نے اپ دل ميں بھی اس بات پرغورنہیں کیا کہ اللہ نے آسانوں اور زمین کواور جو بچھان کے درمیان ہے محض برکار وعبث نہیں بنایا ہے ضروری ہے کہ حکمت و مصلحت کے ساتھ بنایا ہواور اس کے لیے ایک مقررہ وفت تھرا دیا ہو۔ اصل ہے کہ انسانوں میں بہت سے لوگ ایسے ہیں جوا پے پروردگاری ملاقات سے یک قلم مشر ہیں۔

یبال تک ہم نے یہ بات اس سادہ طریقے پر بیان کردی جوقر آن کے بیان وخطاب کا طریقہ ہے کیاں اس کے بیان وخطاب کا طریقہ ہے کیاں اس مطلب کو علمی بحث و گفتگو کے پیرائے میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ وجود انسان کرہ ارضی کے سلسلہ خلقت کی آخری اور اعلیٰ ترین کڑی ہے مولا نا آزاد لکھتے ہیں کہ اگر پیدائش حیات ہے لے کر انسانی وجود کی تحمیل تک کی تاریخ پرنظر ڈالی جائے تو یہ ایک نا قابل شار مدت کے مسلسل نشو وارتقاکی تاریخ ہوگی۔

گویا فطرت نے لاکھوں کروڑوں برس کی کارفر مائی وصناعی سے کرہ ارض پر جواعلیٰ ترین وجود تیار کیا ہے۔ وہ انسان ہے ماضی کے لیے اس نقطہ بعید کا تصور کرہ، جب ہمارا یہ کرہ سورج کے ملتجب کرہ سے الگ ہوا تھا۔ نہیں معلوم کتنی مدت اس کے ٹھنڈے اور معتدل ہونے میں گزرگئی۔اور بیاس قابل ہوا کہ زندگی کے عناصراس میں نشو ونما پاسکیں اور معتدل ہونے میں گزرگئی۔اور بیاس قابل ہوا کہ زندگی کے عناصراس میں نشو ونما پاسکیں اس کے بعد وہ وقت آیا جب اس کی سطح پرنشو ونما کی سب سے پہلی داغ بیل پڑی اور پھرنہیں معلوم کتنی مدت کے بعد زندگی کا وہ اولین تخم وجود میں آسکا جسے پروٹو پلازم معلوم کتنی مدت کے بعد زندگی کا وہ اولین تخم وجود میں آسکا جسے پروٹو بلازم معلوم کتنی مدت کے لغظ سے تعیمر کیا جا تا ہے، پھر حیات عضوی کی نشو ونما کا دور شروع ہوا

اور نہیں معلوم کتنی مدت اس برگز رگئی۔ کہ اس دور نے بسیط سے مرکب تک اورادنیٰ سے اعلٰ درج تک ترقی کی منزلیں طے کیں یہاں تک کہ حیوانات کی ابتدائی کڑیاں ظہور میں آئیں اور پھر لاکھوں برس اس میں نکل گئے کہ بیسلسلہ وجودانسانی تک مرتفع ہوا۔ پھرانسان کے جسمانی ظہور کے بعداس کے ذہنی ارتقاء کا سلسلہ شروع ہوا اور مالآخر بزاروں بریں کے ا جمّاعی اور دبنی ارتقاء کے بعد وہ انسان ظہوریذیر ہوسکا جوکرہ ارضی کے تاریخی عہد کاعقیل اورمتدن انسان بو ويازيين كى بيدائش سے كرر تى يافتة انسان كى بحيل تك جو بي كررتا ہے اور جو کچھ بنا سنومتا ہے وہ تمام انسان کی پیدائش و شمیل ہی کی سرگزشت ہے۔ سوال سے ہے کہ جس وجود کی پیدائش کے لیے فظرت نے اس درجہ اہتمام کیا ہے کیا ہے سب پھھاس لیے تھا کہوہ پیدا ہو، کھائے پینے اور مرکز فنا ہوجائے قدرتی طور پراس سلسلہ میں ایک دوسرا سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ اگر وجود انسانی اینے ماضی میں ہمیشہ کے لیے کیے بعدد گیرے متغیر ہوتا تا کہ ماضی میں بے شار صور تیں مٹیں اور کیے بعد دیگرے نئی زند گیاں ظہور میں آئیں تو اس بات پر کیوں تعجب ہو۔ کہانسان کی موجودہ زندگی کا منیا بھی بالکل مٹ جانانبیں ہے بلکہاس کے بعد بھی ایک اعلیٰ ترشکل اور زندگی ہے۔

اَيَحُسَبُ الْإِنْسَانُ اَنْ يُتُرَكَ سُدِّي 0 اَلَمْ يَكُ نُطُفَةً مِّنُ مَّنِيٍّ يُمُنَىٰ 0 ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَحَلَقَ فَسَوِّى (23: ٣٨:٣١)

کیاانسان خیال کرتا ہے کہ وہ مہمل چھوڑ دیا جائے گا اور اس زندگی کے بعد دوسری
زندگی نہ ہوگی کیا اس پر بیصالت نہیں گزرچکی کہ پیدائش سے پہلے نطفہ تھا پھر نطفہ سے علقہ
ہوا ( یعنی جو مک کی شکل ہوگئ ) پھر علقہ سے ( اس کا ڈیل ڈول) پیدا کیا گیا پھر ( اس
ڈیل ڈول کو ) ٹھیک ٹھیک درست کیا۔ مصل کا درجہ بدرجہ ایک حالت سے دوسری حالت
گنٹو کُٹِک ٹا طَبَقَاعَنُ طَبَقِ ( ۲۸ م ۱۹۰ ) : کہتم کو درجہ بدرجہ ایک حالت سے دوسری حالت

تصوارت قر آ ن 62

یر پہنچاہے۔

### ر بوبیت - وحی پراستدلال:

اس طرح قرآن نظام ربوبیت یارحمت اللی کے اعمال سے نیکی اور بدی کے ان قوانین بربھی استدلال کرتا ہے جوحیات انسانی میں کارفر ہاہیں اور وحی ورسالت کی دلیل بھی پیش کرتا ہے مولانا آ زاد لکھتے ہیں کہ جس رب العالمین نے ہر چیز کی جسمانی نشو ونما کے لیے الیانظام قائم کررکھاہے کیونکرممکن ہے کہاس نے روحانی فلاح وسعادت کے لیے کوئی قانون قاعدہ مقرر نہ کیا ہوجس سے انسان کی روحانی ضرورتوں کی بھیل ہے۔ طبقہ 0 تَنْزِيْلُ الْكِتابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ (٣٩: ١)

بیالله کی طرف سے کتاب (ہدایت) نازل کی جاتی ہے جوعزیز اور تحکیم ہے۔

قر آن بے شک ان لوگوں ہے واقف ہے جودی الٰہی کے اصول پر شبہ کرتے ہیں۔ وَمَا قَلَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدُرِةٍ إِذُقَالُوا مَّا اَنُزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِّنُ شَيءٍ ( ٢ : ١ ٩ )

اورالله کے کامول کی انہیں جوقد رشنای کرنی تھی یقینا انہوں نے نہیں کیا جب انہوں

نے بیہ بات کہی کہ اللہ نے اپنے کسی بندے پر کوئی چیز ناز ل نہیں گی۔

اس کے لیے قرآن جسمانی دنیا کی تمثیل پیش کرتا ہے کہ جس طرح انسان کی جسمانی ضرور توں کی بھیل کے لیے ایک ہا قاعدہ نظام موجود ہے اس طرح اس کی روحانی ہدایت کے لیے بھی سروسامان مہیا کیا گیا۔ ربوبیت اللی خدا کی تخلیقی سرگرمیوں کا ایک مظہر ہے جو اس کی صفت رحمت پر دلالت کرتا ہے جس کے بارے میں مولا نا آزاد کے خیالات کوا گلے باب میں بیان کیا گیاہے۔

بابسوم

### صفت رحست (پېلادمتەرىمت الى)

ربوبیت الی کا نظام جس پر گذشتہ باب میں روشی ڈالی گئی ہے زندگی کی ایک جاذب توجہ حقیقت ہے لیکن مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ کا نئات ہتی کے ہر گوشہ میں ربوبیت اللی سے بھی زیادہ وسیع حقیقت کارفر ما ہے جس پرخودر بوبیت کا انحصار ہے۔ قرآن اسے رحمت یا رحمانیت یا رحیمیت سے تعبیر کرتا ہے۔ جو ہرمخلوق کو جمال و تکمیل عطا کرتی ہے قرآن کا ارشاد ہے کہ:

وَ رَحْسَمَتِی وَسِعَتْ کُلَ شَیْ ءِ (۱۵۲-۱۵) اور میری رحمت دنیا کی ہر چیز کو گھیرے ہوئے ہے۔

قرآن کی پہلی سورہ فاتحہ کی دوسری آیت میں رحمت کے تصور کو واضح طور پر پیش کیا گیا ہے۔ بلکہ سورہ فاتحہ کے سرعنوان بھم اللہ الرحمٰ الرحیم ہی میں اس تصور کی نقش آرائی کر دی ہے۔ بلکہ سورہ فاتحہ کے سرعنوان بھم الرحمٰ اور الرحیم کے جوالفاظ استعال کیے گئے ہیں دونوں کا مادہ رحمت ہے عربی میں ارحمت کے معنی ہیں ایسی رفت ونری جس سے کسی دوسرے کے لیے شفقت کا اظہار ہو پس رحمت میں محبت شفقت فضل اور احسان سب کا مفہوم داخل ہے 'الرحمٰن' کے معنی ہیں وحمت ہے اور الرحمٰن کے معنی ہیں رحمت ہے اور الرحمٰ کا مفہوم ہے ایسی ذات میں ندصر ف رحمت ہے۔ معنی ہیں۔ جس میں رحمت ہے اور الرحمٰ کا مفہوم ہے ایسی ذات میں ندصر ف رحمت ہے۔

بلکہ جس سے ہمیشہ رحمت کاظہور ہوتار ہتا ہے یا ایسی ہتی جس سے کا ئنات خلقت کی ہر شے مرلمحہ فیضیاب ہوتی رہتی ہے ان دونوں حیثیتوں کو ایک ساتھ واضح کرنے میں قرآن کا مقصدیہ ہے کہ رحمت الٰہی کی ہمہ گیری کو داضح کیا جائے ربوبیت کی شان مخلوق کی پرورش ہے کیکن صرف پر درش ہی زندگی کامنتی نہیں ہے۔اس پورے کارخانہ ستی کی تخلیق بے معنی ہوکررہ جاتی ہےاگراس کے ہرممل میں بتدریج بناؤ اورسنوار کا خاتمہ نہ ہوتا فلسفہ کہتا ہے کہ فطرت کا منشا اور مقتضیٰ یہ ہے کہ وہ بنائے سنوارے اور نکھارے ۔ بناؤ کا مزاج اعتدال حابتا ہےاورحسن تناسب کا متقاضی ہوتا ہےاوراعتدال وتناسب دنیا کے تمام تعمیری حقائق کی اصل ہے کیکن سوال پیدا ہوتا ہے کہ فطرت کا ئنات میں صرف تعمیر کی ضرورت کیوں ہے محض ہم آ ہنگی کیوں ہے انحراف وتعاوز کیوں نہیں؟ فلسفدان سوالات کا جواب نہ دے سکا ایک مشہورفلفی کا قول ہے کہ جس مقام ہے'' یہ کیوں''شروع ہوتا ہے فلسفہ کی سرحدختم ہو جاتی ہے لیکن قرآن اس کا جواب دیتا ہے وہ کہتا ہے بیضرورت رحت الی کی ضرورت ہے رحت اللی چاہتی ہے کہ جو کچھ ظہور میں آئے وہ جمیل وزیبا ہوادراس لیے ایہا ہوتا ہے قرآن سوال کرتاہے۔

قُلُ لِّمَنُ مَّا فِي السَّمَوٰتِ وَالْاَرُضِ قُلُ لِّلْهِ ﴿ كَتَبَ عَلَىٰ نَفُسِهِ الرَّحُمَةَ (١٢:٢)

آ سان وزمین میں جو پچھ ہے وہ کس کے لیے ہے؟ (اے پیغمبر) کہددے کہ اللہ کے لیے ہے جس نے اپنے لیے ضروری تلم ہرالیا ہے کہ رحمت ہو۔

اسلسلہ میں مولانا آزادنے قرآن کی متعدد آیات پیش کی بیں جن میں اس امر پر پرزوردیا گیا کہ کا نات ہستی کے ہر ذرہ میں خسن خوبی ہا اور بیتمام کارگاہ عالم اس لیے بنا ہے کہ انسان کواس سے فائدہ پنچے اس آیت قرآنی میں اس صدافت کو بیان کیا گیا ہے۔ وَ سَخْعَ لَ لَكُمُ مَّا فِی السَّمُونِ وَ مَا فِی الْاَرْضِ جَمِیْعًا مِنْهُ ﴿ إِنّ فِی ذٰلِکُ

كَاٰيَاتٍ لِقَوْمٍ يَّتَفَكَّرُونَ ٥ (١٣:٣٥)

اورآ سانوں اور زمینوں میں جو کچھ بھی ہے وہ سب اللہ نے تمہارے لیے مخر کر دیا ہے ( یعنی ان کی قوتیں اور تا ثیریں اس طرح تمہارے تصرف میں دے دی گئی ہیں کہ جس طرح چاہوکام لیے سکتے ہو ) بلاشبہ ان لوگوں کے لیے جوغور کرنے والے ہیں اس بات میں (معرفت حق کی ) ہوئی ہی نشانیاں ہیں۔

مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ کا ئنات ہستی ہیں رحمت اللی کا نظام کچھاس طرح کار فرما ہے

کہ بیک وقت ہر گلوق کو کیسال طور پر نفع پہنچا تا ہے اگر ایک عالی شان محل میں رہنے والا
انسان یہ محسوس کرسکتا ہے کہ تمام کارخانہ ہستی اسی کی کار برآ ریوں کے لیے ہے تو ٹھیک اسی
طرح ایک چیونی بھی یہ کہہ سمتی ہے کہ فطرت کی ساری کار فرمائیاں صرف اسی کی ضر در توں کو
پورا کرنے کے لیے ہیں اور کون ہے جو اس بات سے انکار کرسکتا ہے ۔ کیا فی الحقیقت سورج
اس لینہیں ہے کہ چیونی کو حرارت پہنچائے کیا بارش اس لینہیں ہے کہ اس کے واسطے رطوبت
مہیا کر سادر ہوااس لینہیں ہے کہ اس کی ناک تک شکر کی بو پہنچائے؟ کیا زمین اس کے لیے
ہرموسم کے مطابق مقام و پناہ گاہ فراہم نہیں کرتی ؟ دراصل فطرت کی بخشائیوں کا قانون پچھائیا

وَمَامِنُ دَآبَّةٍ فِي الْاَرُضِ وَلَا طَانِرٍ يَّطِيُرُ بِجَنَاحَيُهِ إِلَّا أُمَّمَ اَمُنَالُكُمُ ٥ اورز مِن كِتَام جانوراور (پردار) بازوؤس سے الرّف والے تمام پرند دراصل تہارى بى طرح امتيں ہیں۔

تنخريب وتغمير

البتہ یہ حقیقت فراموش نہیں کرنی چاہیے کہ دنیا عالم کو ن فساد ہے ، یہاں ہر بننے کے ساتھ جن طرح سنگ تراش کا پھر کو

تو ڑنا پھوڑ نااس لیے ہوتا کہ کہ خو بی و دلآویزی کا ایک پیکر تیار کر دے۔ای طرح کا مُنات عالم کا تمام بگاڑ بھی اس لیے ہے کہ بناؤاورخو بی کا فیضان ظہور میں آئے فطرت اس نہج ہے ہستی کی ممارت کا ایک ایک گوشہ تیار کرتی رہتی ہے وہ پوری احتیاط و توجہ کے ساتھ اس کارخانہ کا ایک ایک کیل پرزہ ڈھالتی رہتی ہے۔اور حسن وخوبی کی حفاظت کے لیے ہر ر کاوٹ کا مقابلہ اور ہرنقصان کا از الہ کرتی رہتی ہے، تغمیر ویحیل کی یہی سرگرمیاں ہیں جو بظا ہر تخریب و تباہی کی ہولنا کیاں و کھائی دیتی ہیں۔ حالانکہ ستی میں تخریب کہاں ہے جو پچھ وقوع یذیر ہوتا ہے وہ تعمیری کا ثبوت ہے۔ سمندروں میں طوفان ۔ وریاؤں میں طغیانیان یماژوں میں آتش فشانی ، جاڑوں میں برف باری ،گرمیوں میں بادسموم \_ بارش میں ہنگامہ ابروبادو برق ورعديه سب اگرچه بظاہرخوش آئندنہيں ہوتے ليکن حقیقت پینے کہان میں ہر حادثہ کا ئنات ہتی کی تغییر دور تنگی کے لیے اتنا ہی ضروری ہے جس قدر کوئی مفید ہے مفید پیزتمهاری نظر میں ہوسکتی ہے اگر سمندروں میں طوفان نہ اُٹھتے تو میدانوں کو بارش کا ایک قطره بھی میسر نیر آتا۔ اگر باولوں میں گرج کڑک ندہوتی تو باراں رحمت کا فیضان بھی ندہوتا ۔اگر آتش فشاں بہاڑوں کی چوٹیاں نہ پھٹتیں تو زمین کےاندر کا کھولتا ہوالا وااس کر ہ ارض کی تمام سطح کو یارہ یارہ کر دیتااوراس کے اوپر پھیل جاتا ہتم یو چھیٹیٹو گئے۔ کہ زمین کے اندر يه کھولٽا ہوالا وہ بيدا ہی کيوں کيا گيا۔

لیکن تمہیں جاننا چاہیے کہ اگریہ مادہ نہ ہوتا تو زمین کی قوت نشو ونما کا ضروری عضر مفقو و ہو جاتا یہی وہ حقیقت ہے جس کی جانب قرآن نے جا بجا اشارے کیے ہیں مثلاً قرآن کہتا ہے۔

وَمِنُ النِهِ يُرِيُكُمُ الْبَرُقَ خَوُفًا وَّطَمَعاً وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَيُجْى بِهِ الْآرُضَ بَعُدَ مَوْتِهَا ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاياتٍ لِقَوْمٍ يَّعُقِلُونَ ٥ (٢٣:٣٠)

اور دیکھو،اس کی قدرت وحکت کی نشانیون میں ایک نشانی یہ ہے کہ بحل کی جبک اور کرئے مودار کرتا ہے اور اس سے تم پرخوف اورامید دونوں کی حالتیں طاری ہو جاتی ہیں اور آسان سے پانی برساتا ہے اور پانی کی تاثیر سے زمین مرنے کے بعد دوبارہ جی اُٹھتی ہے۔ بلاشبہ اس صورت حال میں ان لوگوں کے لیے جوعقل وبینش رکھتے ہیں ۔ حکمت الہی کی برجی بی نشانیاں ہیں۔

#### جمال فطرت:

قرآن کہتا ہے کہ فطرت کی سب سے بڑی بخشائش اس کا عالمگیر حسن و جمال ہے جورحمت اللی کا علمی حسن و جمال ہے جورحمت اللی کا عکس ہے۔ فطرت صرف بناتی اور سنوارتی بی نہیں بلکہ وہ اس طرح بناتی اور سنوارتی ہے کہ اس کا برنقش نظر افروز ہوتا ہے۔ دراصل کا کنات بستی کا مأیی خمیر بی حسن وزیبائی ہے، فطرت نے جس طرح اس کے بناؤ کے لیے عناصر پیدا کیے اس طرح چرہ وجود کی آرائش وزیبائش کے لیے روشنی ، رنگ ، خوشبواور نغمہ کی تخلیق کی۔

ذلِكَ علِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيْرُ الرَّحِيْمُ٥ لَا الَّذِيِّ ٱحُسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ

#### (4:Y FT)

بلاشبہ ہم کا ئنات ہتی میں خوبی ودار بائی کے پہلوبہ پہلوزشی و بدصورتی کے مظاہر بھی پاتے ہیں، بلبل کی نغمہ نجیوں کے ساتھ ساتھ زاغ وزغن کا شوروغوغا بھی ہم سنتے ہیں، ساز فطرت کے تاروں میں اتار چڑھاؤ کے تمام آ ہنگ موجود ہیں اور کا ئنات ہتی میں تناسب وہم آ ہنگی کا یہی قانون کارفر ماہے۔

تُسَبِّحُ لَـهُ السَّـمُواتُ السَّبُعُ وَالْاُرُصُ وَمَنُ فِيُهِنَّ ۗ وَإِنْ مِّنُ شَيْءٍ إلَّايُسَبِّحُ بِحَمْدِهٖ وَلَكُنْ لَّاتَفُقَهُونَ تَسُبِيُحَهُمُ ۗ إِنَّه ۚ كَانَ حَلِيُماً غَفُورًا (١٢ :٣٣) سانوں آسانوں اورز مین اور جوکوئی بھی ان میں ہے۔ باپی بناوٹ کی خوبی اور صفت کے کمال میں اللہ کی برائی اور پا کی کا (زبان حال ہے) اعتر اف کرر ہے ہیں اورا تنا نہیں (بلکہ کا کنات خلقت میں ) کوئی چیز بھی الی نہیں جو (زبان حال ہے) اس کی شیج و تخمید نہ کررہی ہوگر (افسوں کہ ) تم (اپنے جہل وغفلت ہے) اس تر انہ تیج کو سجھے نہیں۔ بلا شہدہ وردابی بردبار (اور ) براہی بخش دینے والا ہے۔

قر آن کہتا ہے حسن عبارت ہے تناسب وموز ونیت سے اور ہر وجود کو بیزخو بی عطا کی گئی ہے اوراس کی ساخت وتر کیب میں کوئی نقص نہیں ہے۔

فَتَبْرَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِيْنَ (١٣:٢٣)

پس کیا بی ہا برکت ذات ہے اللہ کی بنانے والوں میں سب سے زیادہ حسن وخو بی کے ساتھ بنانے والا یہ

الَّذِي حَلَقَ سَبُعَ سَمُواتٍ طِبَاقًا ﴿ مَا تَرَى فِى حَلُقِ الرَّحُمْنِ مِنْ تَفُوْتٍ ﴿ فَارُجِعِ الْبَصَوَ هَلُ تَوْى مِنْ فُطُورٍ ٥ ثُمَّ ارُجِعِ الْبَصَوَ كَوَّتَيُنِ يَنُقَلِبُ إِلَيْكَ الْبَصَرُ حَاسِنًا وَهُوَ حَسِيرٌ ٥ ( ٢٤: ٣:٣)

اس نے تہ بہ ندسات آسان پیدا کیے تو (خدائے) رمن کی اس صنعت میں پچھٹھ نہ دیکھے گا، پھر آ نکھ اٹھا کرد کھ بھلا جھے کو (آسان میں) کوئی شگاف نظر آتا ہے پھر دوبارہ ( اچھی طرح) دیکھ (نتیجہ بیہ ہوگا) کہ ہر بارنظر ناکام ہوکراورتھک کرلوٹ آئے گی۔

اس آیت میں خدائے رحمان کی کاریگری کے الفاظ استعال کیے گئے ہیں۔قرآن کہتا ہے کہ ہر چیز ایک الیک ہستاتھ ہی خدائے ہے کہ ہر چیز ایک الیک ہستی کی پیدا کی ہوئی ہے جو صرف خالق ہی نہیں بلکہ ساتھ ہی خدائے رحمت بھی ہوگی۔ رحمت بھی ہے اور جہاں رحمت کی کار فر مائی ہوگی و ہاں جمال و تکمیل کی جلوہ گری بھی ہوگی۔ مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ زندگی میں رحمت کی کار فر مائی نہ صرف ریک تو حید اللی کی شہادت ہے

بلکہ وحی اور معاد کا بھی اس ہے ثبوت ملتا ہے۔

زندگی کی ہما ہمی:

مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ کائنات ہتی میں جو سرگری اور ہماہمی نظر آتی ہے وہ سرگری اور ہماہمی نظر آتی ہے وہ رحمت اللی کا ایک جلوہ ہے وہ کہتے ہیں کہ کا نئات ہتی کے ہرمیدان اور ہر گوشے میں جہد حیات کا جلوہ نظر آتا ہے اور زندگی بحثیت مجموعی ایک آز مائش ہے۔

لَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ (٣:٩٠)

بلاشبہم نے انسان کواس طرح بنایا ہے کہ اس کی زندگی مشقتوں سے گھری ہوئی ہے۔ تا ہم فطرت نے کارخانہ معیشت کا ڈھنگ کچھاس طرح کا بنادیا ہے اور طبیعتوں میں کچھاس طرح کے جذبے اور ولولے ودیعت کر دیتے ہیں کہ انسان اینے آپ کو پورے انہاک کے ساتھ کسی نہ کسی مشغولیت اور سرگرمی میں مصروف رکھتا ہے اور زندگی کا یہی انہاک ہے۔جس کی بدولت وہ نہ صرف زندگی کی مشقتیں برداشت کرتا ہے بلکہ انہیں مشتقوں سے اپنی راحت ومسرت کے سامان مہیا کر لیتا ہے بیمشقتیں جتنی زیادہ ہوتی ہیں زندگی کی ولچیپی اورمحبوبیت بھی اتنی ہی بڑھ جاتی ہے اگرانسان کی زندگی ان آ ز مائشوں ہے خالی ہوجائے تو وہمحسوں کرے گا کہ زندگی کی ساری لذتوں ہے محروم ہوگیا ہے اور اب زندہ ر منا اس کے لیے ایک ٹا قابل برداشت بوجھ ہے مولانا آزاد نے مخلف النوع انسانی تجربات اور فطرت کے اختلاف و تنوع ہے اس بات کا اشہاد کیا ہے۔ اس سلسلہ میں وہ بالخصوص قانون تزویج یا اصول تثینہ یعنی ہر چیز کے دو دو ہونے کا ذکر کرتے ہیں اوراہے سرگرمی حیات کی معاون قوت قرار دیتے ہیں ۔ وہ کہتے ہیں کہ اس کا کنات ہستی ہیں کوئی چیز ا کہری اورطاق نہیں پیدا کی گئی ہے۔ ہر چیز میں جفت اور دوہونے کی قوت کا م کررہی ہے۔ یعنی ہر چیز دوسری چیز سے مل کر کمل ہوتی ہے دن کے لیے رات ہے۔ صبح کے لیے شام ہے نرکے لیے مادہ ہے مرد کے لیے تورت ہےاورزندگی کے لیے موت ہے۔ زَیْنُ مُعَالَّہُ وَ مِنْ مِنْ اَقْتُنَا وَمُورِ مِنْ اَلْمُعَالِمِ مِنْ اَسْتُرُورِ مِنْ اِسْتُورِ مِنْ اِنْ

وَمِنُ كُلِّ شَىٰ ءٍ خَلَقُنَا زَوُجَيْنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُوُنَ (٣٩:٥١)

اور ہر چیز میں ہم نے پیدا کردیے یعنی دواور متقابل اشیاء پیداکیں تاکہ تم یاد کرو۔ سُبُحْنَ الَّـذِی خَلَقَ الْآزُواجَ کُلَّهَا مِمَّا تُنبِتُ الْآرُضُ وَمِنُ اَنْفُسهِمُ وَ مِمَّا لَا يَعُلَمُونَ (٣٢:٣٦)

ہ پاکی اور بزرگ ہےاس ذات کے لیے جس نے زمین کی پیداوار میں اور انسان میں اوران تمام مخلوقات میں جن کا انسان کو علم نہیں دو دواور متقابل چیزیں پیدا کیں۔

یمی قانون نظرت ہے جس نے مرداور عورت میں جذب وانجذ اب کے ایسے وجدانی احساسات ودیعت کر دیئے ہیں کہ اس کی بدولت از دواجی زندگی کے ضروری تقاضوں کی پھیل ہوجاتی ہے۔

فَاطِرُ السَّمْوَاتِ وَالْاَرُضِ طَ جَعَلَ لَكُمْ مِّنُ اَنْفُسِكُمُ اَزُوَاجًا وَّمِنَ الْاَنْعَامِ اَزُوَاجًا (٣٢: ١١)

وہ آسانوں اور زمین کا بنانے والا اس نے تمہارے لیے تمہاری ہی جنس میں جوڑے بنادیئے بعنی مردکے لیے عورت اور عورت کے لیے مردای طرح چار پایوں میں بھی جوڑے پیدا کردیئے۔

قرآن کہتا ہے بیانظام اس لیے ہے کہ محبت اور سکون میں اور دوہستیوں کی باہمی رفاقت واشتر اک سے زندگی کی محنتیں مہل اور گوار اہوجا نمیں۔

وَمِنُ السِّهِ اَنُ حَلَقَ لَكُمُ مِّنُ اَنْفُسِكُمُ اَزُوَاجُا لِّتَسُكُنُوُ آ اِلَيُهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَّ رَحُمَةً طَانَّ فِي ذَلِكُ لَايْتٍ لِقَوْمٍ يَّتَفَكَّرُونَ (٣٠: ٢١)

اور دیکھواس کی رحمت کی نشانیوں میں سے بیہ کہ اس نے تمہارے لیے تم ہی میں

سے جوڑے پیدا کردیئے ( یعنی مرد کے لیے عورت اور عورت کے لیے مرد ) تا کہ اس کی وجہ سے تہمیں سکون حاصل ہو۔اور پھراس کی میہ کارروائی دیکھو ) تمہارے درمیان ( یعنی مرد اور عورت کے درمیان محبت اور دحت کا جذبہ پیدا کر دیا۔ بلاشبدان لوگوں کے لیے جوغور وفکر کرنے والے ہیں اس میں حکمت الہی کی ) ہڑی ہی نشانیاں ہیں۔

## بقائے انفع :

مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ کائنات ہستی کا بید حسن اور یہ ارتقاء زیادہ مدت کا ہم بی نہیں رہ سکتا تھا آگراس میں خوبی کی بقا اور خرابی کے ازالے کی قوت سرگرم نہ رہتی فطرت ہمیشہ فساد ونقص کو کو کرتی رہتی ہے اور جن چیزوں میں باتی رہنے کی خوبی ہوتی ہے انہیں باتی رکھتی ہے عام اصطلاح میں اسے بقائے انفع سے تعبیر کیا جاتا ہے لیکن قرآن محض اشیا کے مادی پہلو پر بی نہیں بلکہ زندگی میں ان کی عام افادیت پر بھی زور دیتا ہے قرآن کہتا ہے کہ اس کارگاہ ہستی میں وہی چیز باتی رہتی ہے جس میں حیات کے لیے پچھنہ کے تعافادہ وفیضان ہو۔

ٱنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ ٢ بِقَدَرِهَا فَا حُتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا ﴿ وَ

مِـمَّا يُـوُقِدُونَ عَلَيْه فِي النَّارِ ابْتِغَآءَ حِلْيَةٍ اَوْمَتَاعٍ زَبَدٌ مِّنْلُه ' كَذَلِكَ يَضُرِبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلَ ﴿ فَامَّا الزَّبَدُ فَيَذُهَبُ جُفَآءٌ ۚ وَامّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمُكُثُ

#### فِي الْأَرُضِ ﴿ (١٣:١٤)

خدانے آسان سے پانی برسایا تو ندی نالوں میں جس قدرسائی تھی اس کے مطابق بہد نکلے جس قدر کوڑا کر کٹ جھاگ بن کراو پر آگیا تھا اسے سیلاب اُٹھا کر بہا لے گیا ای طرح جب زیوریا کسی طرح کا سامان بنانے کے لیے مختلف قتم کی دھاتیں ) آگ پر تپاتے ہیں تو اس میں بھی جھا گ اٹھتا ہے اور میل کچیل کٹ کرنگل جاتی ہے ای طرح اللہ حق و باطل کی مثال بیان کر دیتا ہے (حجھا گ رائیگاں جائے گا کیونکہ اس میں نفع نہ تھا) جس چیز میں انسان کے لیے نفع ہوگا وہ زمین میں باتی رہ جائے گی۔

## قضابالحق:

قرآن کہتا ہے کہ جس طرح کا نئات ہتی کے مادی نظام میں وہی چیز باتی رہتی ہے جو نافع ہوتی ہے جو باقی رہتی ہے جو نافع ہوتی ہے تھیک یکی عمل معنویات میں بھی جاری ہے کہ وہ ہی چیز باتی رہے گی جو نفع بخش ہواس سلسلہ میں قرآن دواصطلاحات استعال کرتا ہے'' حق' اور'' باطل'' عربی میں جش کا مادہ ' مطق'' ہے جس کا خاصہ ثبوت اور قیام ہو یعنی جو بات قائم رہنے والی اور انہ نام ہواسے حق کہیں گے اور باطل ٹھیک اس کا نقیض ہے یعنی ایسی چیز جس میں ثبات وقیام نہ ہو۔ ہو سے جس کہی حق اور باطل متقامل ہوں گے ۔ تو بقاء حق کے لیے ہوگی ۔ قرآن اسے قضا بالحق سے تعبیر کرتا ہے۔

وَقُلُ جَآءَ الْمَحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ طَانَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوُقًا (١٤) ٨١ ) اوركهدد وحق مودار بوكيا اور باطل نابود بوااور يقيينا باطل نابود بون والاتها .

قرآن میں جہاں کہیں جق کالفظ استعال کیا گیا ہے تو بیصرف حق کے بقاو ثبات کا دعویٰ ہی نہیں ہوتا بلکہ اس کے جانچنے کا ایک معیار بھی پیش کرتا ہے تا کہ آسانی سے امتیاز پیدا کیا جاسکے کہتن کیا ہے اور باطل کیا ہے کوئی چیز رہنے والی ہے اور کوئی چیز فنا ہونے والی ہے۔ چنانچہ وہ اللّٰہ کی نسبت بھی ' الحق'' کی صفت استعال کرتا ہے اور وحی تنزیل کو بھی الحق کہتا ہے۔

اگر فطرت کا ئنات زندگی کے لیے کارآ مداور بے کار چیزوں کو چھانٹی نہ رہتی زندگی میں ایک انتشار بر پاہوجا تااور تمام کارخانہ درہم برہم ہوجا تا۔ وَلَوِا تَّبَعَ الْحَقِّ اَهُو آءَ هُمُ لَفَسَدَتِ السَّمُوتُ وَالْاَرُصُ وَمَنُ فِيهِنَّ (٢٣: ١٧) اورا گرحق ان کی خواہشوں کی پیروی کرے تو یقین کرویہ آسان اور زمین اور جوکوئی اس میں ہےسب درہم برہم ہوکررہ جاتے۔

لیکن قضا بالحق کا یہ نیجے نہیں ہوتا کہ ہر باطل عمل یا وہ چیز جس میں زندگی کے لیے نفع نہیں ہے اللہ کا اور چیز جس میں زندگی کے لیے نفع نہیں ہے لازی طور پر نابود ہو جائے یا ہرعمل حق فوراً فتح مند ہو جائے ایساعمل قانون رحمت کے مغائر ہوگا۔ جس طرح مادیات میں تدریج وامہال کا قانون نافذ ہے۔ معنویات میں بھی وہی قانون کارفر ما ہے تا کہ ہر نتیجہ کے ظہور اور عمل کے مکافات کے لیے مہلت مل سکے اگر ایسانہ ہوتا تو ممکن نہ تھا کہ دنیا میں کوئی انسانی جماعت اپنی بدعملیوں کے ساتھ مہلت دیات یا سکتی ۔

وَلَوُ يُعَجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرُ الشِيعُجَالَهُمُ بِالْحَيْرِ لَقُضِىَ الْيَهِمُ اَجَلَهُمُ (١٠-١١)

اورجس طرح انسان فائدہ کے لیے جلد باز ہوتا ہے اگر ای طرح الله انسان کوسزا

دینے میں جلد باز ہوتا تو (انسان کی لغزشوں خطاؤں کا بیاحال ہے کہ بھی کا فیصلہ ہو چکٹا اور
ان کامقررہ وقت فورا نمودارہوتا)

### تدريج وامهال:

فطرت کے یہ قوانین اس طرح اپنا کام کرتے ہیں کہ کسی حالت میں بھی فوری اورڈ رامائی انداز میں اچا تک تبدیلی رونمانہیں ہوتی بلکہ بتدر تجان کی نشو ونما ہوتی ہے۔ ہوں فرر تیجہ کے ظہور کے لیے ایک خاص مدت اور ایک خاص وقت مقرر کر دیا گیا ہے۔ قرآن جہاں یہ ہتا ہے کہ جو بھی (قانون حیات) ہم نے نافذ کر دیا ہے۔ اس میں ردوبدل ممکن نہیں ، وہیں یہ ارشاد بھی فرما تا ہے کہ ہم اس بنا پر انسان کو کسی نامنا سب عذاب میں جتا نہیں کرتے (۲۸۔ ۵۱)

فطرت نے ہر چیز کے تدریجی عروج وزوال کے لیے ایک خاص مدت مقرر کردی ہے جس کا جلوہ صرف حیات انسانی ہی میں نہیں بلکہ ہر تخلیق میں دکھائی دیتا ہے۔ ہر چیز کے لیے ایک خاص وقت یا قرآن کی زبان مین اجل کا تعین کر دیا گیا ہے جوموجودات ہتی میں سے ہرموجود کے لیے الگ الگ نوعیت رکھتا ہے۔

تدریج وامبال کا بیقانون خاص طور پرانسانی اندال کے لیے ہے تا کہ ہر مرحلہ پر دہ
توقف وتفکر سے کام لے اور قانون فطرت کی مہلت بخشیوں سے فائدہ اٹھائے چنانچی تو ہو
رجوع کے لئے رحمت کا دروازہ کھلا رکھا گیا ہے قرآن کہتا ہے کہ کارخانہ حیات میں اگر
رحمت نہ ہوتی تو زندگی ہے کوئی چیز بھی افادہ و فیضان حاصل نہ کرسکتی اور انسان اپنی برعملیوں
کے ساتھ بھی زندگی کی سانس نہ لے سکتا۔

لَوْيُوَّا خِذُهُم بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمُ الْعَذَابَ ﴿ بَـلُ لَهُمْ مَّوْعِدٌ لَّنُ يَّجِدُوا مِنُ دُوْنِهِ مَوُنِلًا٥ (١٨: ٥٨)

اگروہ ان لوگوں ہے ان کے اعمال کے مطابق مواخذہ کرتا تو فوراً عذاب تازل ہو جاتالیکن ان کے لیے ایک میعادمقرر کر دی گئی ہے اور جب وہ نمودار ہوگی تو اس ہے بیچنے کے لیے کوئی پناہ کی جگنہیں ملے گی۔

اے پیفیمر، ہم ان کواوران سب کوتمہارے پروردگار کی بخشش سے مدد دیتے ہیں اور

تمہارے پرودگاری بخشش کسی پر بندنہیں ہے۔

اگرانسان مہلت بخشیوں سے فائدہ نہ اُٹھانا جاہتا ہے تو وہ اپنے اعمال کی اصلاح کرتا ہے اور آگے بڑھ سکتا ہے اور اس کے برعکس اگر وہ ان مواقع سے فائدہ اٹھائے تو پھر فیصلہ امر کا آخری وقت آجاتا ہے۔

فِأَذَا جَآءَ أَجَلُهُمُ لَا يستَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَّلَا يَسْتَقُدِمُونَ (٣٣:٧)

سو جب ان کا وقت مقررہ آ چکتا تو اس سے نہ تو ایک گھڑی پیچھےرہ سکتے ہیں نہایک گھڑی آ گے بڑھ سکتے ہیں۔

قر آن کہتا ہے کہ ہڑمل کے نتیجہ کے ظہور کے لیے ایک خاص مدت اور ایک خاص وفت مقرر کر دیا گیا۔

فَاِنُ تَوَلَّوُا فَقُلُ الْأَنْتُكُمُ عَلَىٰ سَوَآءٍ وَ إِنُ اَدُرِىٰۤ اَقَرِيُبٌ اِمْ بَعِيُدٌ مَّا تُوُعَدُونَ طُ( ٢١: ١٠٩)

پھراگریدلوگ روگردانی کریں تو ان سے کہددیں کہتم سب کو یکسال طور پر (حقیقت حال کی ) خبردے دی اور میں نہیں جانتا اعمال بدہے جس نتیجہ کاتم سے وعدہ کیا گیا ہے اس کا وقت قریب ہے یا بھی دیرہے۔

لیکن قرآن کہتا ہے کہتم اپنے اوقات ثاری کے پیانے سے قوانین فطرت کی رفتار عمل کا اندازہ لگاؤ۔فطرت کا دائر ہمل ا تناوسیے ہے کہ تمہارے معیار حساب کتاب کی بردی سے برای مدت اس کے لیے ایک دن کی مدت سے زیادہ نہیں۔

وَيَسْتَعُجِلُونَكُ بِالْعَذَابِ وَ لَنُ يُخُلِفَ اللَّهُ وَعُدَه وَ إِنَّ يَوُمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَالُفِ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ٥ وَكَايِّنُ مِّنُ قَوْيَةٍ آملَيْتُ لَهَا وَهِى ظَالِمَةٌ ثُمَّ آخَذُ تُهَا وَإِلَىَّ الْمَصِيْرُ٥ (٢٢: ٣٨:٣٧) تصوارت ِقرآن تصوارت تصو

اور بیلوگ عذاب کے لیے جلد بازی کررہے ہیں ( یعنی انکاروشرارت کی راہ سے کہتے ہیں اگر چی کی عذاب آنے والا ہے تو وہ کہاں ہے۔ سویفین کرو خدا ہے وعدہ میں کبھی خلاف کرنے والانہیں لیکن بات یہ ہے کہ تمہارے پروردگار کا ایک دن ایسا ہوتا ہے جیسے خلاف کرنے والانہیں لیکن بات یہ ہے کہ تمہارے پروردگار کا ایک دن ایسا ہوتا ہے جیسے تمہارے حساب کا ہزار برس ۔ چنانچ کتی ہی بستیاں ہیں جنہیں (عرصہ دار ز تک) ڈھیل دی گئی حالا تکہ وہ ظالم تھیں پھر (جب ظہور نتائج کا وقت آگیا تو) ہمارا مواخذہ نمودار ہو گیا اور ( غلام ہے کہ ) لوٹ کر ہماری طرف آتا ہے۔

انسان عموماً پنا عمال کے فوری نتائج کا متوقع رہتا ہے۔ پیغیر کے زمانے کے عرب جوان کے مخالف ومشر تھے اکثر انہیں میں مبتلا ہیں تو انہیں فوراً اس کی سزاملنی چاہیے، لیکن وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ جزاعمل میں تاخیر کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ تو بدور جوع کی مہلت باقی رہے اور رحمت کا یمی قانون ہے جواس کا رخانہ ستی میں جاری وساری ہے۔

َوَيَـقُـُولُونَ مَتَى هَلَا الْوَعُلُـاِنُ كُنتُهُم صَلِـقِينَ ٥قُـلُ عَسَى اَنْ يَكُونَ رَدِفَ لَكُمُ بَعُصُ الَّذِیُ تَسُتَعُجِلُونَ ٥ وَاِنَّ رَبَّكَ لَـذُو فَضُلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ اَكْثَرَهُمُ لَايَشُكُرُونَ٥(١٣: ٢٣:٤)

اور (اے پیغیبریہ حقیقت فراموش) کہتے ہیں اگرتم (نتائج ظلم وطغیان سے ڈرانے میں) سے ہوتو وہ بات کب ہونے والی ہے؟ اور کیوں نہیں ہوچکتی ان سے کہدو گھبراؤ نہیں) جس بات کے لیے تم جلدی مجارہ ہو جب نہیں اس کا ایک حصہ بالکل قریب آگیا ہواور (اے تیغیبر) تمہارا پروردگارانسان کے لیے بوائی فضل رکھنے والا ہے کہ ہرحال میں اصلاح و تلانی کی مہلت دیتا ہے) لیکن (افسوس انسان کی غفلت پر) بیشتر (بہت ہے) اسلاح و تلانی کی مہلت دیتا ہے) لیکن (افسوس انسان کی غفلت پر) بیشتر (بہت ہے) ایکن (افسوس انسان کی غفلت پر) بیشتر (بہت ہے) ایکن (افسوس انسان کی غفلت پر) بیشتر (بہت ہے)

وَيَسْتَعُجِلُونَكُ بِالْعَذَابِ ﴿ وَلَوُلَآ اَجَلٌ مُسَمَّى لَّجَآءَ هُمُ الْعَذَابُ وَلَيَا تِيَنَهُمُ يَغْتَةُ وَهُمُ لَايَشُعُرُونَ (٢٩: ٥٣)

اوربیلوگ عذاب کی جلدی کرتے ہیں ( یعنی انکاروشرارت کی راہ سے کہتے ہیں آگر واقعی عذاب آنے والا ہے تو کیوں نہیں آپکتا؟ اور واقعہ یہ ہے کہ اگر خاص وقت ندی شہرادیا گیا ہوتا تو اس طرح آئے گا) کہ یکا بیک ان پرآ گرے گا اور انہیں اس کا وہم و گمان بھی نہ ہوگا۔ و مَا نُؤُ خِرُهُ آلِلَا بِلاَ جَلِ مَعْدُورُ و ط (۱۰۴:۱۱)

اوریا در کھواگر ہم اس معاملہ میں تا خیر کرتے ہیں تو صرف اس لیے کہ ایک حساب کی ہوئی مدت کے لیےاسے تا خیر میں ڈال دیں۔

قابل غوربات پنہیں ہے کہ کی عمل بد کے نتیجہ کے ظہور میں کتنی مدت لگتی ہے بلکہ قابل لحاظ امریہ ہے کہ آخر کار کس قتم کے انسان آبر ومند ہوتے ہیں ، قر آن کہتا ہے کہ آخر کار وہی انسان آبر ومند ہوتے ہیں جو نیک عمل ہیں۔

قُـلُ يلقَـوُم اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمُ إِنِّى عَامِلٌ ۚ فَسَـوُفَ تَعْلَمُونَ مَنُ تَكُونُ لَهُ ·

ُ عَاقِبَةُ الدَّارِ ﴿ إِنَّهُ ۚ لَايُقُلِحُ الظَّلِمُونَ ٥ (١٣٤:١٣)

اے پیغبر! تم ان لوگوں سے کہددو کہ دیکھواب میر سے اور تیمبارے معاملہ کا فیصلہ اللہ کے ہاتھ ہے تم جو پچھ کرتے ہوائی جگہ کے جاؤ اور میں بھی اپنی جگہ کام میں لگا ہوا ہوں، عنقریب معلوم ہوجائے گا کہ کون ہے جس کا آخر کار (مکامیاب) ٹھکانا ہے بلاشبہ (بیاس کا قانون ہے کہ) ظلم کرنے والا بھی فلاح نہیں پاسکتا۔

قر آن نے اس اصول کی تبلیغ کی ہے کہ ہرفتم کے فجو رونسق کی ٹاکا می پیٹنی ہے اور نیکی ونیک عملی کا آبرومند ہونالازمی ہے۔قر آن نے جہاں جہاں اس اصول کا ذکر کیا ہے یا اس

بَلُ مَتَّعُنَا هَوُلَآءِ وَابَّآءَ هُمُ حَتَّى طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُورُ (٣٣:٢١)

بلکہ بات بیہ کہ ہم نے ان لوگوں کوان کے آباء واجداد کومہلت حیات ہے بہرہ مند ہونے کے مواقع دیے یہاں تک کہ (خوشحالی کی )ان پر بزی بزی عمریں گزر کئیں۔

اس طرح قرآن نے جابجا مَتَّعْنَا هُمْ إِلَى حِيْنِ (۱-۹۸) مَتَسَاعًا الَّىٰ حِيْنِ (۱-۹۸) مَتَسَاعًا الَّىٰ حِيْنِ (۲۱-۵۵) وغيرة فيرات سے اس حِيْنِ (۲۱-۵۵) فَتَسَمَتَّعُوا فَسَوُفَ تَعْلَمُونَ (۲۱-۵۵) وغيرة فيرات سے اس حقيقت يرزورويا ہے۔

قضابالحق اوراقوام:

جس طرح انسانی اندال میں قضا بالحق یا بقا کا قانون کار فرما ہے

اس طرح قوموں یا جماعتوں کے معاملہ میں بھی اس قانون کی کارفر مائی موجود ہے اوروہ ان کے عروج و زوال کے حالات کا تعین کرتا ہے قرآن کہتا ہے کہ افراد کی طرح وہ قو میں اور جماعتیں بھی جوزندگی کے لیے غیر نافع ہوتی ہیں ، چھانٹ دی جاتی ہیں ۔ صرف وہی اقوام اور جماعتیں بھی باقی رہتی ہیں جومقصد حیات کی ترقی اور نشو ونما کے لیے مفید ہوتی ہیں اور قانون رحمت یہی ہے کوئر اگر ایسانہ ہوتو دنیا میں انسانی ظلم وطغیان کے لیے کوئی روک تھام فانون رحمت یہی ہے کوئی راک تھام خواند کی ہے کوئی روک تھام خدرے۔

وَلَوُلَا دَفُعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعُضَهُمُ بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ الْآرُصُ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُوُفَصُٰلٍ عَلَى الْعَلَمِيُنَ 0 (٢ : ٢٥١)

اور( دیکھو )اگراللہ نے جماعتوں اور قوموں میں باہم دگر تزاہم پیدانہ کر دیا ہوتا اور وہ بعض آ دمیوں کے ذریعہ بعض آ ومیوں کوراہ سے ہٹاتا ندر ہتا تو یقینا زمین میں خرابی پھیل جاتی لیکن اللہ کا ئنات کے لیے فضل ورحمت رکھنے والا ہے۔

ا يك دوسر \_ موقع پر يهن حقيقت ان الفاظ مِس بيان كَ كُلْ ہے۔ وَلَوْلا دَفُعُ اللّٰهِ النَّاسَ بَعُضَهُمُ بِبَعْضِ لَّهُذِّمَتُ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَ صَلَوتٌ وَّ مَسْجِدُ يُسُذُكُرُ فِيُهَا اسُمُ اللَّهِ كَلِيُرًا وَلَيَنُصُونَ اللَّهُ مَنُ يَنْصُرُهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٍّ

عَزِيْزٌ (۲۲: ۳۰)

اورا گرابیا نہ ہوتا کہ اللہ بعض جماعتوں کے ذریعہ بعض جماعتوں کو ہٹا تار ہتا تو یقین کرود نیا میں انسان کے ظلم وفساد کے لیے کوئی روک باقی نہ رہتی اوریہ تمام خانقا ہیں گر ہے اور عباوت گاہیں اور مسجدیں جن میں اس کثرت سے اللہ کا ذکر کیا جاتا ہے منہدم ہوکر رہ جاتیں۔ تصوارت قرآن \_\_\_\_\_\_\_\_ 80

## تدريج وامهال اجماعي زندگي مين:

جس طرح فطرت کا ئنات کے تمام کاموں میں تدریج وامہال کا قانون کارفر ماہے اس طرح قو موں اور جماعتوں میں بھی اس قانون کی کارفر مائی موجود ہے۔اصلاح صال اور رجوع وانا بت کا دروازہ ان کے لیے بھی ہمیشہ کھلا رہتا ہے۔ کیونکہ قانون رحمت کامقتصیٰ کی ہے۔

یہی ہے۔

وَ قَـطَّعُنهُمُ فِي الْآرُضِ اُمَمَّا ۚ مِنْهُمُ الصَّلِحُوُنَ وَ مِنْهُمُ دُوُنَ ذَلِكُ وَبَلَوُنهُمُ بِالْحَسَنَٰتِ وَالسَّيَاٰتِ لَعَلَّهُمُ يَرُجعُونَ (٤: ١٦٨)

اورہم نے ایسا کیا کہان کے الگ الگ گروہ زمین میں پھیل گئے ان میں سے بعض تو نیک علی سے بعض تو نیک علی سے بعض تو نیک علی میں اور برائیوں دونوں طرح کے پھرہم نے انہیں اچھائیوں اور برائیوں دونوں طرح کی حالتوں سے آز مایا تا کہ نافر مانی سے باز آجا کیں۔

جس طرح افراد کے لیے راہ راست پرلوٹنے کی ایک فاص مدت معین کردی ہای طرح اقوام کے لیے بھی اگر راہ راست سے بھٹک گئی ہوں توسید سے راستے پر واپس آنے کے لیے ایک مدت مقرر کردی ہے۔

اَوَلَايَـرَوُنَ اَنَّهُ مُ يُفُتَـنُونَ فِى كُلِّ عَامٍ مَّر ةَ اَوْمَـرَّتَيُسِ ثُمُ لَايَتُوْبُونَ وَلَاهُمُ يَذَّكُّرُونَ (١٢٦:٩)

یہ لوگ نہیں دیکھتے کہان پر کوئی برس ایسانہیں گزرتا کہ ہم انہیں ایک مرتبہ یا دومرتبہ آز مائٹوں میں نہ ڈالتے ہوں یعنی ان کے اعمال بد کے نتائج پیش نیر آتے ہوں) پھر بھی نہ تو تو بہ کرتے ہیں نہ حالات سے نصیحت پکڑتے ہیں۔

ان تمام مبلتوں کو اگر رائيگاں کر دیا جائے تو پھر قانون فطرت کے فیصلہ امر کا آخری وقت نمودار ہوجا تا ہے۔

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ اَجَلَّ فَإِذَا جَآءَ اَجَلَّهُمُ لَا يَسُتَاخِرُونَ سَاعَةٌ وَّلَا يَسْتَقُدِمُونَ (٣٣:٧)

اوردیکھوہرامت کے لیےایک مقررہ وقت ہے سوجب ان کامقررہ وقت آ مجلا کے تو اس سے نہ توایک گھڑی پیچھے رہ سکتے نہ ایک گھڑی آ گے بڑھ سکتے ہیں۔

وَمَـٰآ اَهۡـلَـکُنَا مِنُ قَرُيَةٍ اِلَّا وَلَهَا كِتَابٌ مَعْلُومٌ ٥مَـا تَسْبِقُ مِنُ أُمَّةٍ اَجَلَهَا وَمَا يَسُتَا يَحِرُونَ (١٥: ٣ــ٥)

اور ہم نے کسی بستی کو ہلاک نہیں کیا گرید کہ (ہمارے طہرائے ہوئے قانون کے مطابق ) ایک مقررہ میعاداس کے لیے موجود شی کوئی امت نہ تو اسپے مقررہ وقت سے آگے بردھ عمق نہ چھے رہ عمق ہے۔

چنا نچەقضاء بالحق كا يہى قانون ناپىندىدەادرغىر نافغ افرادكو چھانٹ ديتا ہےاوران كى جگەمقصد حيات كى يحيل كے ليے دوسرول كولا كھڑ اكر تا ہے۔

ذَلِكَ اَنُ لَمُ يَكُنُ رَّبُّكَ مُهُلِكُ الْقُرَى بِظُلُمٍ وَاَهْلُهَا غَفِلُونَ 0 وَلِكلِّ وَرَجُكَ الْغَنِيُ وُو وَرَجْتُ مِّـمّا عَمِلُوا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِل عَمَّا يَعُمَلُونَ 0 وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ وُو الرَّحُمَةِ طَانَ يَشَا يُذُهِبُكُمُ وَيَسُتَخُلِفُ مِنُ بَعُدِكُمُ مَّايَشَآءُ كَمَآ اَنْشَاكُمُ مِّنُ

<uُرِيَّةِ قَوْمِ اخْرِيْنَ \_(Y: ١٣٣:١٣١)</li>

ید (تبلیخ و ہدایت کا تمام سلسلہ ) اس لیے ہے کہ تمہارے پروردگار کا بیشیوہ نہیں کہ بستیوں کوظلم وستم سے ہلاک کر دے اور بسنے والے حقیقت حال سے بے خبر ہوں (اس کا قانون تو یہ ہے کہ حبیبا جس کا عمل ہے اس کے مطابق اس کا ایک درجہ ہے اور اس درجہ کے مطابق اس کا ایک درجہ ہے اور اس درجہ کے مطابق اس کے مطابق اس کے مطابق اس کے اعمال ہیں تمہارا مروردگار ان سے بے خبر نہیں ہے ، تمہارا پروردگار رحمت والا بے نیاز ہے اگر وہ چا ہے تو متمہیں راہ سے ہٹا دے اور تمہارے بعد جے چا ہے تمہارا جانشین بنا دے اس طرح جس طرح ایک دوسری قوم کی نسل سے تمہیں اوروں کا جانشین بنادیا ہے۔

اصلاح حال اورر جوع وانابت کی مہلت بخشی کےسلسلہ میں مولانا آ زاد نے رحمت 3 ﴿ 6 ﴾ ﴿ اَ الی کی حیرت آنگیز کارفرمائیوں کا ذکر کیا ہے یہ ٹھیک ہے کہ قرآن نے ہم مل کی جزاو مزابتا دی ہے۔ کیشن ساتھ ہی قرآن کا بیار شاد بھی ہے یہ قانون اصلاح ورجوع کے دروازے بند نہیں کرتا۔ تو بدو اصلاح کی مہلتوں پر مہلتیں دی گئی ہیں۔ جوں ہی تو بدوانا بت کا احساس انسان کے اندر جنبش میں آتا ہے رحمت اللی معاقبولیت کا دروازہ کھول دیتی ہے اوراشک ندامت کا ایک قطرہ برعملیوں اور گنا ہوں کے بہ ثار داغ دھے اس طرح دھودیتا ہے ندامت کا ایک قطرہ برعملیوں اور گنا ہوں کے بہ ثار داغ دھے اس طرح دھودیتا ہے میں کہ گویا اس کے دامن عمل پر کوئی دھبہ لگاہی ندتھا جیسا کہ حدیث شریف میں آیا ہے المتاتب مین الذہب محمن الاذہب له 'گناہ سے تو بہ کرنے والا اس محص کے مائند ہوجاتا ہے جس نے گناہ نہ کیا ہو۔ قرآن کہتا ہے۔

إِلَّامَنُ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ عَمُّلا صَالِحًا فَأُولِيَّكُ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّاتُهِمُ حَسَنتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيُمًا ٥(١٥-٥٠)

قُـلُ يَغِبَادِىَ الَّذِيْنَ اَسُرِفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمْ لَاتَقُنَطُوْ امِنُ رَّحُمَةِ الْلَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّنُوُبَ جَمِعْيًا اِنَّهُ هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيْمُ ٥(٣٩: ٥٣)

اے میرے بندو جنہوں نے بدعملیاں کرکے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے (تمہاری بدعملیاں کتنی ہی سخت اور کتنی ہی زیادہ کیوں نہ ہوں) گر اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہویقینا اللہ تمہارے تمام گناہ بخش دے گا۔ یقیناً دہ بڑا بخشے والا بڑی ہی رحمت رکھنے والا ہے۔

## جصّه ذُور

## صفّت رُحست اور إنسان

اس موقع پریسوال پیدا ہوتا ہے کہ قر آن نے صفات اللی خصوصاً اس کی صفت رحت کی طرف کیوں اس طرح توجہ مبذول کرائی ہے۔

مولانا آزاد لکھتے ہیں کدرحت کی صفت خداکی وہ صفت ہے جواس کی تمام صفات پر حاوی ہے اور ہرایک میں اس کا پر تو پایا جاتا ہے۔اس کا جواب پیغبر نے ایک حدیث قدی میں بول دیا ہے کہ

### تم اینے اندرصفات الہی پیدا کرو!

اور چونکہ رحمت ایک عالمگیر صفت اللی ہے اس لیے انسان کی اوّلین غایت بیہ ونی چاہیے کہ وہ اپن فکروعمل کے ہر شعبہ میں چاہے وہ ساجی ہو یا معاشی ہویا سیاس ماس صفت کی جھلک پیدا کرے۔

### خدااور بندے کے درمیان رشتہ محبت:

قرآن فاس حقيقت كوداض كرديا بك فدااوراس كے بندول كارشته محبت كارشته ہے۔ وَمِنُ النَّاسِ مَنُ يَّتَخِذُ مِنُ دُونِ اللَّهِ اَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمُ كَحُبِّ اللَّهِ ط وَالَّذِيْنَ امَنُواۤ اَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ طُ (٢٠.٢) اوردیکھو،انسانوں میں پھھانسان ایسے ہیں جو دوسری مستبول کواللہ کا ہم پلہ بنا لیتے ہیں وہ انہیں اس طرح چاہنے گئتے ہیں۔ جس طرح اللہ کو چاہنا ہوتا ہے صالانکہ جولوگ ایکان رکھنے والے ہیں ان کی زیادہ سے زیادہ محبت صرف اللہ ہی کے لیے ہوتی ہے۔ ایکان رکھنے والے ہیں ان کی زیادہ سے زیادہ محبت صرف اللہ کی نَعُفِورُ لَکُمُ ذُنُو بَکُمُ وَاللّٰهُ فَلَوْ بَکُمُ ذُنُو بَکُمُ وَاللّٰهُ عَفُورٌ دَّ حِیْمٌ ( ۳۱ س)

اے پیغمبر(ان لوگوں ہے) کہددواگر واقعی تم اللہ ہے محبت رکھنے والے ہوتو جا ہے کہ میری پیروی کرو(میں تمہیں محبت الٰہی کی علیحدہ راہ دکھار ہاہوں)

اگرتم نے الیا کیا تو (صرف بہی نہیں ہوگا) کہتم اللہ سے محبت کرنے والے ہو جاؤگے بلکہ خود اللہ تم سے محبت کرنے لگے گا اور تہارے گناہ بخش دے گا۔ اور اللہ بخشے والا ہے۔ قرآن جا بجااس حقیقت پرزور دیتا ہے کہ ایمان باللہ کا متیجہ اللہ کی محبت ہے۔ یَنَایُّهَا الَّذِیْنَ اَمَنُواْ مَنُ یَّرْتُلًا مِنْکُمُ عَنْ دِیْنِهِ فَسَوْفَ یَاتِی اللَّهُ بِقَوْم یُجِبُّهُمُ وَ یُجِبُّونَهُ آ (۵ م ۵)

اے پیروان دعوت ایمانی اگرتم میں ہے کوئی شخص اپنے دین کی راہ سے پھر جائے گا تو (وہ بینہ سمجھے کہ دعوت حق کواس سے پچھنقصان پینچے گا)۔

عنقریب اللہ ایک گروہ ایسے لوگوں کا پیدا کرے گا جنہیں اللہ کی محبت حاصل ہوگی اور وہ اللّٰہ کومجبوب رکھنے والے ہوں گے۔

قر آن کہتا ہے محبت الٰہی کی راہ اس کی مخلوق کی محبت میں ہوکر گزرتی ہے جوانسان چاہتا ہے کہ خدا سے محبت کر ہےا ہے چاہیے کہ خدا کے بندوں سے محبت کرنا سیکھے۔

وَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ( ۲.۷۲) اورجواپنامال الله کی محبت میں نکا گئے اور فرج کرتے ہیں۔ وَيُـطُعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسُكِيْنًا وَ يَتِيْمًا وَ اَسِيُرًا ٥ إِنَّـمَا نُطُعِمُكُمُ لِوَجُهِ اللَّهِ لَا نُرِيْلُهُ مِنْكُمُ جَزَآءً وَّلَا شُكُورًا ٥ ( ٧٦. ٨. ٩ )

اورانٹدگی محبت میں وہ سکینوں ، بتیموں ، قیدیوں کو کھلاتے ہیں (اور کہتے ہیں ) ہمارا سے کھلاتا ہیں کے علاوہ کچھنہیں ہے کہ محض اللہ کے لیے ہے ہم تم سے نہ تو کوئی بدلہ جا ہتے ہیں نہ کسی طرح کی شکر گزاری۔

ایک صدیث قدی میں یبی حقیقت نہایت موثر پیرای میں بیان کی گئی ہے۔

عدیث: ان الله تعالی یقول بوم القیامة یا ابن آدم مرضت فلم تعدنی قال یا رب کیف اعودک وانت رب العالمین قال اما علمت ان عبدی فلانامرض فلم تعده اماعلمت انک لوعدته لوجد تنی عنده یا ابن استطعمتک فلم تطعمنی قال یا رب و کیف اطعمک وانت رَبّ العلمین قال اما علمت انک قال اما علمت انده استطعمتک عبدی فلان فلم تطعمه اما علمت انک لواطع مته لوجدت ذالک عندی یا ابن ادم استسقیت فلم تسقنی قال یا رب و کیف اسقیک و انت رب العالمین قال استسقاک عبدی فلان فلم رب و کیف اسقیک و انت رب العالمین قال استسقاک عبدی فلان فلم تسقم اما انک لوسقیته لوجدت ذالک عندی احرجه مسلم (عن ابی هریره)

ترجمه: قیامت کردن ایبا ہوگا کہ خدا ایک انسان سے کہے گا ہے ابن آ دم ایس بیار ہوگیا تھا مگر تونے میری بیار پری نہ کی بندہ متعجب ہوکر کہے گا بھلا ایبا کیوں کر ہوسکتا ہے اور تو رب العلمین ہے خدا فرمائے گا۔ کیا تجھے معلوم نہیں کہ میرا فلاں بندہ تیرے قریب بیار ہوگیا تھا اور تونے اس کی خبرنہیں لی تھی۔ اگر تو اس کی بیار پری کے لیے جاتا تو مجھے اس کے پاس پا تا اس طرح خدا فرمائے گا۔ اے ابن آ دم ا میں نے تجھ سے کھانا ما زگا تھا مگر تو نے نہیں تصوارت قِرآنِ \_\_\_\_\_\_ 86

کھلایا، بندہ عرض کرے گا بھلا ایسا کیے ہوسکتا ہے کہ بخصے کی بات کی احتیاج ہو؟ خدا فرمائے گا کیا بخصے یا دنہیں کہ میرے فلال بھوکے بندے نے جھے کھا تا ہا نگا تھا اور تونے انکار دیا تھا اگر تو اے کھلاتا تو اے میرے پاس پاتا۔ ایسے بی خدا فرمائے گا اے ابن آ دم میں نے بچھے پانی مانگا تو نے مجھے پانی نہ پلایا۔ بندہ عرض کرے گا بھلا ایسے کیے ہوسکتا میں نے بچھے بیاس گے تو خود پرور دگارہ، خدا فرمائے گا۔ میرے فلال بیاسے بندے نے بچھے پانی نہ پلایا گرتونے اسے پانی بلادیتا تو مجھے اس کے پاس پاتا۔

## اعمال وعبادات:

اک طرح قرآن نے اعمال وعبادات کی جوشکل ونوعیت قراردی ہے اخلاق و خصائل میں سے جن جن باتوں پر زور دیا ہے اور اوامرانواہی میں جو جواصول ومبادی کمح ظرکے بیں ان سب میں بھی یہی حقیقت کام کررہی ہے ۔ قرآن نے خدا کی کسی صفت کو بھی اس کر ست کے ساتھ نہیں دھرایا ہے اور نہ ہی کوئی مطلب اس درجہ اس کے صفات میں نمایاں ہے جس قدر رحمت کا ذکر ہے۔ اگر قران کے وہ تمام مقامات جمع کئے جا کیں جہاں رحمت کا ذکر کیا گیا ہے تو ایسے مقامات قرآن میں تین سوسے زیادہ ہوں گے۔ اور اگر وہ تمام مقامات بھی شامل کر لیے جا کیں جہاں اگر چہلفظ رحمت استعالی نہیں ہوا ہے۔ لیکن ان کا مقامات بھی شامل کر لیے جا کیں جہاں اگر چہلفظ رحمت استعالی نہیں ہوا ہے۔ لیکن ان کا تعلق رحمت ہی ہے ہے جیسے رہو ہیت ، مغفر ت رافت کرم ، حلم ، عفو وغیرہ تو پھریہ تعداد اس معلق رحمت ہی ہے کہ کہا جا سکتا ہے۔ قرآن کے اول سے لیکر آخر تک اس کے سوا پچھ نہیں ہوا گی ہونا کی موحدانہ پستش اور اس کے بندوں پر شفقت ورحمت کی ہو ایک مشہور صدیث ہمیں بتلاتی ہے کہ

انما يوحم اللُّه من عباده الرّحماء

خداکی رحمت انہیں بندول کے لیے ہے جواس کے بندول کے لیے رحمت رکھتے ہیں۔ حضرت مسيح عليه السلام كالمشهور كلمه وعظ كه زمين والول يررحم كرونا كدجوآ سانول بر ہتم پر دحم کرے۔ بجنب پیغمبراسلام کی زبان پریمی طاری ہوا۔

### **حديث** : "ارحمُو امن في الارض يرحمكم في السّماء"

ایک سے زیادہ صدیثیں اس مضمون کی موجود جیں کداللہ کی رحمت رحم کرنے والوں

کے لیے ہے اگر چہ پیر حم ایک حقیر چڑیا ہی کے لیے کیوں نہ ہو۔ اصل یہ ہے کہ قرآن نے خدا پرتی کی بنیاد ہی اس جذبہ پررکھی ہے کہ انسان ایخ قول وعمل میں خدا کی صفتوں کا پرتو پیدا کرے وہ انسان کے وجود کوایک ایس سرحد قرار دیتا ہے جہال حیوانیت کا درجہ ختم ہوتا اورا کی مافوق حیوانیت کا درجہ شروع ہوجا تا ہے۔انسان کا جو ہرانسانیت جواسے حیوانیت کی سطح سے بلند ومتاز کرتا ہے اور جواہے اشرف المخلوقات کے مرتبہ تک پہنچا تا ہے۔ قر آن اسے خدا کی زوح پھونک دینے ہے تعبیر کرتا ہے۔ ثُمَّ سَوَّهُ وَنَفَحَ فِيهُ مِن رُوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْآبُصَارَ وَ الْآفَيدَةَ ( ٨.٣٢) لیخی خدانے آ دم میں اپنی روح میں ہے کچھ چھونک دیااورای کا نتیجہ پیڈ کلا کہاس کے ٔ اندرعقل دحواس کا چراغ روثن ہو گیا

اویر کی آیت سے بیاب روش ہوجاتی ہے کہ کا ننات ہستی میں انسان کا مرجبه اتنابلند ہے کہ خدانے خودا پی رُوح اس میں پُھو تک دی ہے یعنی انسان کوعقل و ہوش کی زندگی میں کارفر مائی کے لیے یہ جو ہرود تعت کیا گیا۔

پس قرآن جہاں جہاں خداکی رحمت کا تصور ہمارے دیاغ میں پیدا کرنا جا ہتا ہے تو بیاس کیے ہے کدوہ جاہتا ہے ہم بھی اینے اندر رحمت وربوبیت کی ساری کیفیت بیدا کرلیں خدا کی دوسری صفات کوچی*ش کرنے کا مدعا بھی یہی ہے جس* بات پرقر آن سب سے زیادہ زوردیتا ہے وہ بخشش ودرگز رہے قرآن کی بیعلیم اس کااصل اصول ہے۔ بلاشبہاس نے بیہ نہیں کہا کہا پنے دشنوں سے بھی پیار کر ولیکن اس نے بیضر ورکہا کہ دشمنوں کو بھی بخش دو۔جو دشمن کو بخش دینا سیکھ جائے گا۔وہ خود بھی خدا کی بخشش کا مستحق ہو جائے گا۔اپ نفس کو آلود گیوں سے پاک وصاف کرنے کا طریقہ یہی ہے۔

وَالْكُظِمِيْنَ الْغَيْظُ وَ الْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ ﴿ وَ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ( ١٣٣.٣)

غصہ ضبط کرنے والے اور انسان کے قصور بخش دینے والے اور اللہ کی محبت انہیں کے لیے ہے جواحسان کرنے والے ہیں

وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْعِعَآءَ وَجُهِ رَبِهِمُ وَ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَانْفَقُوْا مِمَّا رَزَقُنهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةٌ وَيَدُرَهُ وُنَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ اُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ (٢٢.١٣) وَعَلَانِيَةٌ وَيَدُرَهُ وُنَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ اُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ (٢٢.١٣) اورجن لوگوں نے اللّٰهی محبت میں (تلخی ونا گواری) برداشت کرلی اور برائی کا جواب برائی ہے میں جن کے لیے آخرت کا بہتر شھکانا ہے۔ قرآن نے بدلہ لینے سے بالکل روکنہیں دیا ہے۔ لیکن جہال کہیں بھی اس نے اس کی اجازت دی ہے مرف تحفظ حیات کے لیے دی ہے اور پھر یہی نہ بھولنا چا ہے کہ جہاں کہیں وہ انقام کی اجازت دیتا ہے ساتھ ہی یہ بھی کہتا ہے کہ عفو بخشش کا بہتر طریقہ ہے اور بدی کے بدلے میں نیکی کرنا تہارے لیے زیادہ امیما ہے۔

وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمُ بِهِ ﴿ وَلَئِنُ صَبَرُتُمُ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصِّبِرِيْنَ ( ١٢٢:١٦).

اور دیکھوا گرتم بدلہ لوتو چاہیے جتنی اور جیسی پکھ برائی تنہارے ساتھ کی گئی ہے۔ای کے مطابق ٹھیک ٹھیک بدلہ بھی لیا جائے (بیرنہ ہو کہ زیادتی کر بیٹھولیکن اگر برداشت کر جاؤاور بدلہ نہ لیا تویادر کھو، برداشت کرنے والوں کے لیے برداشت کرجانے ہی میں بہتری ہے۔ و جزاء سیدتہ سینۂ مثلھا فمنُ عفا و اصلح فاجرہ علی اللّٰہ (۳۳٪، ۲۰) اور برائی کے لیے ویسا ہی اورا تنا ہی بدلہ ہے جیسی اور جتنی برائی کی گئی ہے کین جس سمی نے درگز رکیااورمعا ملے کو بگاڑنے کی جگہ سنوار لیا تو اس کااجراللہ پر ہے۔ انجیل اور قرآن:

ہم نے ابھی یہ بیان کیا ہے کہ قرآن یہ نہیں کہتا کہ اپنے وشمنوں سے بھی پیار کرویہ بیان کچھ اور تشریح چاہتا ہے حضرت سے علیہ السلام نے یہودیوں کو ظاہر پرستیوں اور اخلاقی محرومیوں کی جگہ رخم ومجت اور عفو و بخشش کی اخلاقی قربانیوں پر زور و یا تھا چنا نچہ ہم انجیل کے مواعظ میں جا بجا اس طرح کے خطابات پاتے ہیں۔' ہم نے سنا ہوگا کہ اگلاں سے کہا گیا کہ دانت کے بدلے دانت اور آ نکھ کے بدلے آ نکھیکن میں کہتا ہوں کہ شریر کا مقابلہ نہ کرنا لیکن اگر کوئی تمہارے ایک گال پر طمانچہ مارے تو چاہیے ووسرا گال بھی شریر کا مقابلہ نہ کرنا لیکن اگر کوئی تمہارے ایک گال پر طمانچہ مارے تو چاہیے دوسرا گال بھی آ گے کردو'' تم نے سنا ہوگا کہ اگلوں سے کہا گیا کہ اپنے ہمسایوں سے بیار کرواور جوتم پر لعنت جیتیج ہیں ان پر رحمت بھیجو اور جوتم سے نفر ت کرتے ہیں ان سے نیکی کرواور ان کے لیے دعائے مغفرت کرو جوتمہارے ساتھ ہے دی ہو عیت کیا تھی ؟ کیا یہ روحانی فضائل واخلاق کا لیکن سوال میہ ہے کہ ان خطابات کی نوعیت کیا تھی ؟ کیا یہ روحانی فضائل واخلاق کا لیکن سوال میہ ہے کہ ان خطابات کی نوعیت کیا تھی ؟ کیا یہ روحانی فضائل واخلاق کا پیام تھایا تشریع لیعنی قوانین وضع کرنا تھا۔

www.KikabuSunnat.com کافراموشی:

مولانا آزاد اس امر پر اظہار افسوس کرتے ہیں کہ انجیل کے پیرواوراس کے نکتہ چین دونوں یہاں مختلف قتم کی غلط فیمیوں کا شکار ہو گئے اور سے علیہ السلام کے اس خطاب کوا کیے قطعی ضابطہ اخلاق سمجھ ہیٹھے تاہم آخر کارائبیں بیشلیم کرنا پڑا کہ ان پر عمل نہیں کیا جات ہے ہو جو دپیروان سے نے اپنے آپ کواس سے تعلی دے لی کہ اگر چہ بیا حکام نا قابل عمل ہیں لیکن چند سیجیوں ولیوں اور شہیدوں نے بہر حال ان پر عمل کر

لیا تھا۔ دوسری طرف بکتے چینوں نے کہا کہ بیسر تا سرایک نظری اور تا قابل عمل تعلیم ہے عملی نقط نظر سے اس کی کوئی قدرو قیمت نہیں اور بیفطرت انسانی کے صریح مغائز ہے۔ درحقیقت نوع انسانی کی بیر بڑی ہی دردائلیز ناانسانی ہے جو تاریخ انسانیت کے اس عظیم الثان معلم کے ساتھ جائز رکھی گئی ہے جس طرح بیدرد کئتے چینوں نے اسے بیجھنے کی کوشش نہیں کی اس طرح تادان معتقدوں نے بھی فہم وبصیرت سے انکار کردیا کیا سیخ کا بیام واقعی نا قابل عمل تھا ۔ کیاوہ فطرت انسانی کے مغائر تھا؟ ایساتسلیم کر لینے کا مطلب بیہوگا کہ ہم بنیادی طور پر اس قر آئی تعلیم کو ضرب لگارہے ہیں کہ دنیا کے تمام بیغیمروں کا بیام ایک ہی ہے۔

# دعوت مسيح كى حقيقت:

 رحمت ومحبت کاپیام ہواورانسان کی قلبی ومعنوی حالت کی اصلاح وتزکیہ پراپی توجہ مبذول کر دیا ہے۔ کہ براپی توجہ مبذول کردے۔ چنانچہ حضرت مسلح کی شخصیت میں وہ ہستی نمودار ہوئی جس نے روح پر زبان کی جگددل پراور ظاہر کی جگہ باطن پرنوع انسانی کو توجہ دلائی اور محبت وانسانیت کا فراموش شدہ سبق تازہ کر دیا۔

حضرت مسیح کاالہامی کلام مجازات کی قدرتی تا ٹیر کا حامل تھالیکن اقائیم ٹلاشہ اور کھارہ جیسے دوراز کارعقا کد پیدا کرنے والے ان کے مواعظ کا مقصد ومحل ادران کے مجازات کی حقیقت کو نسمجھ سکے ادران کی سرتا سرلفظی تاویلات میں پڑ کر گمراہ ہوگئے۔

حفرت سے نے جہال کہیں میرکہا کہا ہے دشمن سے پیار کرونو یقینا اس کا مطلب مین تھا کہ ہرانسان کو جاہیے کہ اپنے دشمنوں کا عاشق زار ہو جائے بلکہ اس کا سیدھا سادھا مطلب میتقا کہتم میں غیض وغضب اور نفرت وانقام کی بجائے رحمت ومحبت کا پر جوش جذبہ ہونا جا ہے ایسے گرد د چیش میں جہاں ابنوں ادرعزیز دں کے ساتھ بھی نفرت کا برتاؤ کیا جاتا ہو بہ کہنا کہاہے دشمنوں سے بیار کرو، یقینا نفرت دغضب سے کنارہ کش ہونے کا ایک كامل ترين جذبه بيدا كرسكنا تقاريا مثلاً اگرانهوں نے كہا تھا اگر كوئى تمہارے ايك كال ير طمانچہ مارے تو دوسرا گال بھی آ گے کردو، یقیناً کے ذہن میں اس کا مطلب بین تھا کہ بچ هج تم اپنادوسرا گال آ گے کردیا کروبلکہ صرتح مطلب بیقا کہ اپنے اندرعفود درگز رکا جذبہ پیدا كرو- بربليغ كلام ك فظى معنى ليناشا أسته ذبن كالمظبر نبيس بوسكتا \_ الرجم اس طرح ك عجازات كوان كے ظواہر رحمول كرنے لكيس تو نه صرف تمام الهي تعليمات ہي درہم برہم ہو جائیں گی۔ بلکہ انسان کا وہ تمام کلام جوالہام وبلاغت کا مرقع ہے کیے قلم مختل ہوجائے گا۔ بلاشبه فدا بهب وقوانین نے جرم دگناہ کے لیے تعزیرات وعقوبت کا تکم دیا ہے۔ کیونک انسانی معیشت کے لیے بیناگریز ہے لیکن تعزیر وعقوبت کا مدعا صرف بیہوتا ہے یا صرف

اس لیے گوارا کیا جاتا ہے کہ بڑے درجہ کی برائیوں کوروکنے کے لیے ایک کم درجہ کی برائی کو برداشت کرلیا جائے خالص نہ بہی نقط نظر سے تعزیر وعقوبت کی غایت اس سے زیادہ نہیں کہ لیکن دنیا نے اسے تعذیب وہلا کت کا خوف ناک آلہ بنالیا۔ چنا نچہ ہم اسے دیکھتے ہیں کہ انسانی قتل و غارت گری کوئی ہولنا کی الی نہیں ہے جوشر بعت اور قانون کے نام سے نسک گئی ہوا گرتاری نے سے بوچھا جائے کہ جنگ وجدال کوچھوڑ کرانسانی ہلاکت و بربادی کی سب کے ہوئی ون کون کون کی رہی ہیں تو بقینااس کی انگلیاں ان عدالت گا ہوں کی طرف اُٹھ جا کیں گی جو نہ ہب اور قانون کے راہ سے قائم کی گئیں اور جنہوں نے ہمیشا ہے ہم جنسوں جا کیں گی جو نہ ہب اور قانون کے راہ سے قائم کی گئیں اور جنہوں نے ہمیشا ہے ہم جنسوں کی تعذیب وہلا کت کا مل جاری رکھا۔ حضرت سے کا مقصد ہرگزید نہ تھا کہ وہ فض تعزیر وسزا کے خلاف کوئی نئی تشریع کریں بلکہ ان کا مقصد بیتھا کہ انسان عفو و محبت کے جذبات کو موجزن کر دیں وہ بتلا تا چا جتے تھے کہ اعمال انسانی میں اصل رخم و محبت ہے اور عقوبت و موجزت کریں گا اورائیک ناگزیر علاج ہے۔

شریعت موسوی کے پیردؤں نے بھی شریعت کو صرف سزا دینے کا آلہ بنا لیا تھا حضرت میں اور بنے کا آلہ بنا لیا تھا حضرت میں خضرت میں کہ بنایا کہ کا آلہ بنا لیا تھا حضرت میں کہ اور نجات کی راہ میں کا راہ سے۔ بادر نجات کی راہ سے۔

### عمل اورعامِل:

وراصل اس بارے میں انسان کی بنیادی غلطی یہ رہی ہے کہ وہ "ممل"
اور" عامل" میں امتیاز قائم نہیں رکھتا، ند ہب اس فرق وامتیاز کو واضح طور پر پیش کرتا ہے تمام
ندا ہب کا یہ مقصد رہا ہے کہ بدعملی اور گناہ کے عمل کی طرف سے انسان کی طرف سے انسان
کے دل میں نفرت پیدا کی جائے لیکن یہ انہوں نے بھی گوار انہیں کیا خود انسان کی طرف
سے انسان کے اندر نفرت پیدا ہو جائے یقینا انہوں نے زور دیا ہے کہ گناہ سے نفرت کرو

کیکن ہے بھی نہیں کہا کہ گناہ گار ہے نفرت کرو۔اس کی مثال ایسی ہے جیسے ایک طبیب ہمیشہ لوگوں کو بیاریوں سے ڈراتار ہتا ہے اوران کے مبلک نتائج کا ہولناک نقشہ پیش کرتا رہتا ہے کیکن بیتو وہ مجھی نہیں کرتا جولوگ بیار ہو جا نمیں ان سے ڈرنے اور نفرت کرنے لگے بلکہ اس کی تو ساری توجه اور شفقت کا مرکز بیاری کا وجود ہوتا ہے اور جوانسان جتنا زیادہ بیار ہوگا وہ اتنا بی زیادہ اس کی توجہ اور شفقت کا مرکز بن جائے گا اور یہی شیوہ روح و دل کے طبیبوں کا ہوتا ہےوہ گناہ گار ہے نفرت نہیں کرتے بلکہ اس کے لیے سرایار حمت وشفقت بن جاتے ہیں وہ یقیناً پیچاہتے ہیں کہ ہم میں گناہوں ہےنفرت پیدا کر دیں گناہ گارانسانوں سے نہیں اور فرق وامتیاز کا یہی وہ نازک مقام ہے جہاں بڑے بڑے بیروان مذہب نے ٹھوکر کھائی ہے۔حضرت سیٹ کی تعلیم سرتا سراس حقیقت پرمنی تھی کہ گنا ہوں سے نفرت کرومگر ان انسانوں ہےنفرت نہ کرو جو گناہوں میں مبتلا ہو گئے ہیں۔ بلکہ ان کے ساتھ لطف و رافت کا برتا و کروتا کہ وہ اپنے ماضی کے گناہوں کی تلافی کر سکیں اور انسانی زندگی کے لیے ووباره ایک متاع عزیزین جا کمیں بعض ائمہ تابعین نے اس حقیقت کی طرف ان الفاظ میں اشاره كياب-انكسار العاصيين احب الى الله من صولة المطيعين فداكو فر ما نبر دار بندوں کی تمکنت ہے کہیں زیادہ گناہ گار بندوں کا عجز وا نکسارمحبوب ہے اور پھر یمی حقیقت ہے کہ ہم قرآن میں دیکھتے ہیں کہ جہاں کہیں خدانے گناہ گارانسانوں کومخاطب کیا ہے تو عمو مایائے نسبت کے ساتھ کیا ہے جوتشریف ومحبت پر ولالت کرتی ہے۔ قُلُ يَغِبَادِيَ الَّذِيُنَ اَسُرَفُوا عَلَى انْفُسِهِمُ (٣٩: ٥٣) اے پغیمرمیری طرف ہے لوگوں کو کہددو کہاہے میرے بندو،جنہوں نے اپنے او پر

زیاوتی کی ہے۔

ءَ أَنْتُمُ أَضُلَلْتُمُ عِبَادِي ( ٢٥: ١٧)

کیاتم نے میرے بندوں کو گمراہ کیا تھا۔

اس طرز تخاطب کی مثال بالکل ایس ہے جیسے ایک باپ جوش محبت میں بیٹے کو
پکارتا ہے اسے میر نے فرزند ااے میر نے فرزند پیغیراسلام کے پڑنوا سے حضرت امام جعفر
صادق نے سورہ زمر کی آیت رحمت کی تغییر کرتے ہوئے فرمایا ہے، جب ہم اپنی اولا دکواپئی
طرف نبیت دے کر مخاطب کرتے ہیں تو وہ بے خوف وخطر ہماری طرف دوڑ نے لگتے ہیں
کیونکہ مجھے جاتے ہیں ہم ان پرغضب ناک نہیں ، قرآن میں خدا نے ہیں سے زیادہ موقعوں
پرہمیں'' عبادی'' کہہ کر اپنی طرف نبیت دی ہے اور بخت سے سخت گناہ گارانیان کو بھی
''یعبادی'' کہہ کر پکارا ہے کیا اس سے بھی بڑھ کراس کی رحمت و آمرزش کا کوئی پیام ہوسکتا ہے۔
'نجیل اور قرآن کی تعلیمات میں کوئی اختلاف نہیں:

مولانا آزاد فرماتے ہیں کہ فی الحقیقت حضرت کے گاتعلیم اور قرآن کی تعلیم میں اصلاً

کو کی فرق نہیں۔ دونوں کا معیارا حکام ایک ہی ہے فرق صرف محل بیان اور پیرا یہ بیان کا ہے

حضرت کے فیصرف ترکیہ قلب پرزوردیا ہے اور کوئی نئی شریعت نہیں پیش کی کیونکہ شریعت

موسوی موجود تھی اور وہ اس میں تبدیلی کرنا نہیں چاہتے تھے۔ وہ صرف یہ چاہتے تھے کہ اس

شریعت کو ترکیہ قلب کے لیے استعمال کیا جائے لیکن قرآن بیک وقت اخلاق اور قانون

دونوں کے احکام بیان کرتا ہے اس لیے قدرتی طور پر اس نے ایک ایسا اسلوب اور پیرا یہ

بیان اختیار کیا جو مجازات اور متشابہات کی جگہ احکام وقوانین کا صاف صاف جچاتا ہیرا یہ

بیان تفااس نے سب سے پہلے عفوو درگز رپرزوردیا اور اسے نیکی اور فضلیت کی اصل قرار دیا

دوسرے یہ کہ ناگز برصور توں میں بدلہ لینے اور سزادینے کا دروازہ مجمی کھلار کھا اور تیسرے یہ

نہایت واضح اور قطعی لفظوں میں اس نے کہ دیا کہ بدلے اور سزا میں زیادتی نہیں ہوئی

چاہے کیونکہ دہ نا انصافی ہوگی تمام ندا ہب کا ماحصل بہی تین اصول رہے ہیں۔

وَجَنْ وَاسَيْنَةِ سَيْنَةً مِنْلُهَا عَفَى مَنُ عَفَا وَاصُلَحَ فَاجُوهُ عَلَى اللّهِ طَاِنَّهُ لَا يُعِجبُ الظّلِمِينَ ٥ وَلَمنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلُمِهِ فَاُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمُ مِنْ سَبِيلٌ ٥ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى اللّٰهِينَ وَلَمَنِ النَّاسَ وَيَتُعُونَ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ اُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابَ عَلَى الَّذِينَ يَظُلِمُونَ النَّاسَ وَيَتُعُونَ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ اُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابَ اللّهُمُورَ ٥ ( ٢٣: ٥٠ : ٣٣) عَلَى الَّذِينَ يَظُلِمُونَ النَّاسَ وَيَتُعُونَ فِي الْاَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ الْاَمُورَ ٥ ( ٢٣: ٥٠ : ٣٣) اللّهُ مَن صَبَرَ وَعَفَورَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِن عَوْمِ اللّهُ مُورَ ٥ ( ٢٣: ٥٠ : ٣٣) اللّهُ مُورَ ١ وَعَفَورَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِن عَوْمِ الْكُمُورَ ٥ ( ٢٣: ٥٠ : ٣٠) اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

غور کروعفودرگزر پرزور دیا گیا ہے اگر چدانقام وسزا کا دروازہ کھلار کھا گیا ہے لیکن ہتا دیا گیا ہے کہ نیکی وفضیلت کی راہ دراصل مفوو درگزرہی کی راہ ہے پھراس پہلو پر بھی نظررہ کے کر آن نے ای سزا کو جو برائی کے بدلے میں دی جائے" برائی" ہی کے لفظ ہے تعبیر کیا ہے۔ لین 'سیتہ ' کے بدلے میں جو پچھ کیا جائے گا وہ بھی 'سیتہ کے مانند' ہی ہوگا بے شک برائی بھی نیکن میں اکا دروازہ اس لیے کھلار کھا گیا ہے کہیں زیادہ بوی مثل برائی بھی نیکن میں ہوا کا دروازہ اس لیے کھلار کھا گیا ہے کہیں زیادہ بوی برائی الظہور میں نہ آنے گئیں پھراس آ دمی کی نسبت جومعاف کرد ہے۔ اصلح کا لفظ کہا ہے۔ برائی اللہ واللہ اس سے معلوم ہوا کے زندگی کے اصلی سنوار نے والے ہی وہی ہوتے بین ' سنوار نے والے ہی وہی ہوتے بین ممکن ہے بہاں یہ خدشہ محسوس کیا جائے کہ اگر فی جو تفو و درگزر کی راہ اختیار کرتے ہیں ممکن ہے بہاں یہ خدشہ محسوس کیا جائے کہ اگر فی الحقیقت قرآن کی تعلیم کا اصل اصول رحمت ہی ہوتے پھر اس نے اپنے خالفوں کی نسبت الحقیقت قرآن کی تعلیم کا اصل اصول رحمت ہی ہوتے پھر اس نے اپنے خالفوں کی نسبت

سخت پیرایه کیوں اختیار کیا اس کامفصل جواب تو اینے محل برآئے گالیکن یہاں اس سلسلہ میں ایک مختصرا شارہ کیا جاتا ہے، بلاشبہ قرآن میں ایسے مقامات موجود ہیں جہاں اس نے ان لوگوں کے لئے جنہوں نے پیغیبراسلام کے زمانہ میں قر آنی تعلیم کوقبول کرنے ہے انکار كرويا تقار بهت بخت پيرابيربيان اختياركيا بيكن سوال بير ب كدكن مخالفول كے ليے؟ ان کے لیے جن کی مخالفت محض اختلاف فکر وعقا ئد کی مخالفت تھی؟ یاان کے لیے جن کی مخالفت نے جارحانہ معاندت کی شکل اختیار کر کی تھی ۔قرآن پرایک سرسری نظر ڈالنے ہے بھی پیر بات واضح ہوجائے گی کہ قرآن نے جہاں کہیں بھی مخالفوں کا ذکر کرتے ہوئے تی کا ظہار کیا ہے۔ وہ وہ بی مخالفین ہیں جنہوں نے قرآن پرایمان لانے والوں کوعمداً ہلاک کیا اوران کے ساتھ جارحانہ عنا دوشرارت کاسلوک کیا ایسے نخالفوں کے ساتھ بھی نرمی شفقت کا برتاؤ انسانیت کی بدخدمتی کےمتراوف ہوتا ہے ایک ایسی رحمت ہوتی جوظلم وفساد اورشرارت و ناانصافی کی برورش کرنے والی ہوتی ،قرآن نے صفات الہی میں رحمت کے ساتھ عدالت کو بھی جگہ دی ہے جس کا ذکرا گلے باب میں آئے گا۔ قر آن رحمت کوعدالت سے علیحہ وہیں کرتا بلکہ اسے عین رحمت قرار دیتا ہے وہ کہتا ہے تم انسا نیت کے ساتھ درحم ومحبت کا برتاؤ کر ہی نہیں کتے اگرظلم وشرارت کے لیےتم میں مختی نہیں ہے انجیل میں ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت مسلح بھی انے زیانے کے مفسدول کو' سانپ کے بیج' اور' ڈاکوؤل کی ٹولی' کہنے برمجبور ہوئے۔ کفرمح**ض اور کفر چار حَانہ: قر آ**ن نے *کفر کا*لفظا نکارے معنی میں استعال کیا ہےا ٹکار دوطرح كابوتا بايك انكارمحض ايك انكار جارحانه ، كفرمحض يا انكارمحض كي شكليس اختيار كرسكتا ہا کی شخص تمہاری تعلیم قبول نہیں کر تا اس لیے کہ وہ اس کی سمجھ میں نہیں آتی یا اس میں طلب صادق نہیں ہے یااس لیے کہ جس رائے پروہ چل رہا ہے ای پر قانع ہے پر کفر محض ہے اس لية آن كهتا بايغبر كهدك كمه ديننكم ولى دين تمهارك ليتمهاراراستداور

میرے لیے میراداستہ کین جارحاندا نکار محض سے مختلف ہوتا ہے۔ جارحاندا نکار سے مقصودوہ حالت ہے جو صرف اتن ہی قناعت نہیں کرتی بلکداس میں تمہارے خلاف ایک طرح کی کد پیدا ہوجاتی ہے۔ ایسے خالف اپنی پوری توت کے ساتھ تمہاری ہلاکت و بربادی کے در پے ہو جا کیں گے اور تم کتنی ہی تجی بات کہووہ تمہیں جھٹلا کیں گے اور تمہیں چین نہیں لینے دیں گے اس نوعیت کے خالفین کی نبست قرآن ایسا پیرا سے بیان اختیار کرتا ہے جو تخت معلوم ہوتا ہے۔ لکھ مُ قُلُوبٌ لَا یَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمُ اَعْدُن لَا یُنْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمُ اَخْدُن لَا یَنْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمُ اَحْدُن لِهَا مَالُولُ اللهِ اللهِ

ان کے پاس دل ہیں گرسو چے نہیں ان کے پاس آ تکھیں ہیں گرد کھے نہیں ان کے پاس آ تکھیں ہیں گرد کھے نہیں ان کے پاس کان ہیں گر سنتے نہیں وہ ایسے ہو گئے ہیں جیسے چار پائے نہیں بلکہ چار پایوں سے بھی زیادہ کھوئے ہوئے بلاشبہ یہی لوگ ہیں جو غفلت میں ڈوب گئے۔

بی نوع انسان کی تاریخ میں جب بھی سچائی کی دعوت ظاہر ہوئی ہے تو پچھلوگوں نے اسے قبول کرلیا ہے بچھے نے انکار کیالئین بچھلوگ ایسے ہیں جنہوں نے عمد أبوری شدت کے ساتھا اس کی مخالفت کی ہے۔ قر آن کوان تینوں تسم کی انسانی جماعت کو اپنا پیغام سنایا اور اس نے بہلی جماعت کو اپنا پیغام سنایا اور اس نے بہلی جماعت کو اپنا پیغام سنایا اور اس نے بہلی جماعت کو اپنا پیغام سنایا اور اس پخور وخوض کرنے کی مہلت دی اور کہا کہ لا اگراہ فی الدین لیکن تیسری جماعت کے ساتھ وہ ذرجہ دتو تئے سے پیش آیا۔ اگر ایس جماعت کے لیے بھی قر آن لطف ورحمت کا لبو لہجہ اختیار کرتا تو اس کا مطلب جار حانہ قول وگل کے آگے جملے جانے کے ہوتا اور یہ چیز تا نون فطرت کے خلاف ہوتی رحمت ہیں میں میاس کے ساتھ ساتھ رہتی ہے کا کنات فطرت میں میں یہ عام قانون کار فرماہے جس کی پابندی دنیائے اسلام کے لیے ضروری ہے۔

باب چہارم

### خدا کی صفت عدل

ربوبیت اور دهمت کے بعد قرآن میں خداکی جس صفت کا ذکر کیا گیا ہے وہ اس کی صفت عدل ہے مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ زول قرآن کے وقت بڑا کا جواعقاد تھا قرآن اسے رد کرتا ہے وہ بڑا کوانسان کے اعمال کا ناگزیر نتیجہ اور مکافات قرار ویتا ہے۔ بڑا کا قدیم عقیدہ مطلق العنان بادشاہوں کی شاہیت اور الوہیت سے اخذ کردہ تھا۔ اس کی مشابہت میں لوگ یہ سمجھنے لگے تھے کہ خدا بھی مطلق العنان بادشاہوں کی طرح من مانے انعام واکرام اور سزائیں دینے لگتا ہے اس واسطے اس زمانہ کے لوگ دیوتاؤں کا جوش غضب شونڈاکرنے لیے طرح طرح کی قربانیاں اور ان کی نظر التفات حاصل کرنے کے لیے نذریں چڑھاتے تھے۔

 اسے خداکا کوئی ایسافعل قرار نہیں دیا جوکا کات ہستی کے عام قوا نین ونظام سے الگ ہو۔
اسے خداکا کوئی ایسافعل قرار نہیں دیا جوکا کات ہستی کے عام قوا نین ونظام سے الگ ہو۔
قرآن کہتا ہے کہ زندگی کے ہر شعبہ میں ایک عالمگیر قانون مکافات عمل پیرا ہے کا کات ہستی
کاعالمگیر قانون یہ ہے کہ ہر حالت کوئی نہ کوئی اثر رکھتی ہے فکر احساس یا عمل کی شکل میں ہر
شے کوئی نہ کوئی خاصہ رکھتی ہے اور اپنے اچھے یا برے اثر ات مرتب کرتے رہتے ہیں اور اسی
کانام جز اوسز ایا عذا ہو وثو اب ہے ۔ اچھے عمل کا نتیجہ اچھائی ہے اور دوسر کے ودوز نے ہے تبییر کیا
برے مل کا نتیجہ برائی ہے اور عذا ہے ہے ایک کو بہشت سے اور دوسر کے ودوز نے تے تبییر کیا
ہے ۔ قرآن کا ارشاد ہے کہ کا کانات کی ہرشے اپنی ایک محضوص فطرت رکھتی ہے اور یہی حال
انسانی اعمال کا بھی ہے ۔ ہمل اپنا نتیجہ بیدا کرتا ہے اور اس کوقر آن جز اوسز اعذا ہو وثو اب
یاعدالت کہتا ہے۔

اَمُ حَسِبَ الَّذِيُنَ الْمُتَوَ حُوا السَّيِّاتِ اَنُ نَّجَعَلَهُمُ كَالَّذِيْنَ امْنُوا وَعَملُوا الصَّلِحِة الصَّلِحْتِ سَوَآءً مَّحْيَاهُمُ وَمَمَاتُهُمُ سَآءَ مَا يَحُكُمُونَ ٥ وَخَلَقَ اللَّهُ السَّموٰتِ وَالْكَرُضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجُزَى كُلِّ نَفُسٍ بِمَا كَسَبَتُ وَهُمُ لَايُظُلَمُونَ (٣٥ : ٢١ ) . ٢٢)

قوجمه :جولوگ برائیال کرتے ہیں کیاوہ بیجھتے ہیں ہم انہیں ان لوگوں جیسا کردیں گے جو ایمان رکھتے ہیں ، زندگی ہیں بھی اور ایمان رکھتے ہیں ، زندگی ہیں بھی اور موت میں بھی اگران لوگوں کی فہم و دانش کا فیصلہ یہی ہے تو ) افسوس ان کے فیصلے پر اور اللہ فیصلہ کے اسان و زمین کو برکار وعبث نہیں بنایا ہے اور اس لیے بنایا ہے کہ ہر جان کو اس کی کمائی کے مطابق بدلہ ملے اور یہ بدلہ ٹھیک ٹھیک ملے گائے پر پر طام نہیں کیا جائے گا۔

یمی دجہ ہے کہ قرآن نے ہراچھاور برے مل کوکب کے لفظ سے تعبیر کیا ہے۔ عربی

تقىوارت قرآن \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

میں کسب کے لفظی معنی ہیں ایسے کا م جس کے نتیجہ سے تم کوئی فائدہ حاصل کرنا چاہو۔ یعنی کسب کا مطلب بیہوا کہ انسان کے لیے جز اوسز اخود انسان ہی کی کمائی ہے قر آن نے سورہ بقرہ میں جز اوسزا کا قاعدہ کلیے بتلادیا ہے۔

لَهَا مَا كَسَبَتُ وَ عَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتُ (٢: ٢٨١)

ہرانسان کے لیے وہی ہے جیسی پھھاس کی کمائی ہوگی جو پھھاسے پانا ہے وہ بھی اس کی کمائی ہوگی جو پھھاسے پانا ہے وہ بھی اس کی کمائی سے ہے۔

مائی سے ہادر جس کے لیے اسے جواب دہ ہونا ہے۔ وہ بھی اس کی کمائی سے ہے۔

مَنُ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ وَمَنُ اَسَآءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكُ بِظَالَّامِ لَلْعَبِيْدِ ٥ (١٣: ٢٣م)

من عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ وَمَنُ اَسَآءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكُ بِظَالَّامِ لَلْعَبِيْدِ ٥ (١٣: ٢٣م)

جس کسی نے نیک کام کیا تو اپ لیے کیا اور جس نے برائی کی تو خوداس کے آگے آگے گی۔
اور ایسانہیں ہے کہ تمہارا پروردگارا ہے بندوں کے لیے ظلم کرنے والا ہو۔

اس اصول کااطلاق قوموں اور جماعتوں پر بھی ہوتا ہے۔

تِلُكُ أُمَّةً قَدُخَلَتُ عَلَهَا مَاكَسَبَتُ وَلَكُمُ مَّاكَسَبُتُمُ وَلَا تُسُنَلُونَ عَمَّا كَانُوُايَعُمَلُونَ (٢: ١٣١)

یہایک امت تھی جوگذر چکی ہےاس کے لیے وہ نتیجہ تھا جواس نے کمایا اور تمہارے لیے وہ نتیجہ ہے جوتم کماؤ گے۔

ایک مشہور حدیث قدی میں ای اصول حیات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے:۔

هدیت : یا عبادی لوان اوّلکم واخر کم و انسکم و جنکم کانو اعلی اتشی قلب رجل واحد منکم مازادوا فی ملکی شیئا یا عبادی لوان اولکم واخر کم وانسکم و جنکم کانوا عَلی افجر قلب رجل واحد منکم مانقص ذالک من ملکی شیئاً یا عبادی لوان اولکم و آخر کم و انسکم و جنکم قاموافی صعید و احد فسالونی فاعطیت کل انسان مسئلة مانقص

ذالك ممّا عندى الاكما ينقص المخيط اذا دخل البحريا عبادى انمّا هي اعتمالكم احصيها لكم ثم اوفيكم اياها فمن وجد خير ا فليحمد الله ومن وجد غير ذالك فلا يلومن الانفسة ٥( مسلم عن ابي ذر )

ترجمه :ا مير بندو! اگرتم ميل سے سب انسان جو پيلي گزر حيك اوروه سب جو بعد کو پیدا ہوں گے اور تمام انس وجن اس شخص کی طرح نیک ہوجائے جوتم میں سب سے زیادہ متقی ہےتو یا درکھواس سے میری خداوندی میں کچھاضا فرنہیں ہوگا۔اے میرے بندو!اگروہ سب جو يبلي گزر يكاوره وسب جو پيدا مول كاورتمام انس اورتمام جن اس فخص كى طرح بدکار ہو جائے جوتم میں سب سے زیادہ بدکار ہے تو اس سے میری خداوندی میں نقصان نہ ہوگا ،اے میرے بندو!اگروہ سب جو پہلے گز ریکے اور وہ سب جو بعد کو پیدا ہوں گے ایک مقام پرجمع ہوکر مجھے ہے سوال کرتے اور میں ہرانسان کواس ہے منہ مانگی مراد بخش دیتا تو میری رحمت و بخشش کے خزائے میں اس سے زیادہ کی نہ ہوتی جنتی کی سوئی کے ناکے جتنا یانی نکل جانے سے سندر میں ہوسکتی ہے۔اے میرے بندویاد رکھویتیمہارے اعمال ہی بیں جنہیں میں تمہارے لیے انضباط اور نگرانی میں رکھتا ہوں اور انہیں کے نتائج بغیر کسی کمی بیشی کے تمہیں واپس دے دیتا ہوں پس جوکوئی تم میں اچھائی یائے اسے جا ہے کہ اللہ کی حمہ وثنا کرے اور جس کسی کو برائی پیش آئے تو جائے کہ خوداینے وجود کے سوااور کسی کوملامت نہ

یہاں بیضد شرکسی کے دل میں واقع نہ ہو کہ جزاوسر انحف خدا کی خوشنودی یا ناراضی کا نتیجہ ہے ارشاوقر آنی ہیہ ہے کہ جزاوسزاتمام ترانسان کے اعمال کا نتیجہ ہے اور خدا نیک عمل سے خوش ہوتا ہے اور بدعمل سے ناراض ہوتا ہے پیضوراس سے پہلے کے معتقدات کا نقیض ہے بہر حال جزاکے اس قانون کے لیے الدین کی اصطلاح نہایت موزوں ہے اوران تمام غلط تصورات کا خاتمہ کردیت ہے۔ جواس بارے ہیں پھیلی ہوئی تھیں سورہ فاتحہ میں اس کے استعال نے نیکی اور برائی ہیدا ہونے والے نتائج جزاو سزاکی اصلی حقیقت آشکار کردی ہے۔ پھر بیسجی یا در کھنا چاہیے کہ قرآن نے ربوبیت اور رحمت کے بعد خداکی صفت قہر و جلال میں ہے کسی کا ذکر نہیں کیا ہے بخلاف ازیں وہ خداکو 'مالک یوم الدین' بیان کرتا ہے جس سے ربوبیت اور رحمت دونوں صفات کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی صفت عدل کا نصور جس سے ربوبیت اور رحمت دونوں صفات کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی صفت عدل کا نصور ہمارے ذہن میں پیدا ہوجاتا ہے اس سے معلوم ہوا کہ قرآن نے خداکی صفات کا جوتصور تائم کیا ہے اس میں قہر وغضب کے لیے کوئی جگہ نہیں البت عدل ضرور ہے اور صفات قہر سے جس قدر بیان کی گئی ہیں۔ دراصل اس کے مظاہر ہیں جو بی نوع انسان کی بہتری کے لیے کام کرتی رہتی ہیں۔

فی الحقیقت صفات الهی کے تصور کا یہی وہ مقام ہے جہاں فکر انسانی نے ہمیشہ تھوکر کھائی ہے اس نے کا نئات ہستی کے تمام نا خوشگوار واقعات کو خدا کی نارضا مندی کا مظہر قرار دے دیا۔ اور قبر وغضب کی صفات کو صفات اللی پر محمول کیا ، حالانکہ اگر وہ فطرت کا نئات کی حقیقت کو قریب ہے دیکھا تو معلوم کر لیتا۔ کہ جن مظاہر کو وہ خدا کے قبر وغضب پر محمول کر رہا ہے وہ عین مقتضائے رحمت ہیں اگر فطرت کا نئات میں قانون مکافات جاری و معمول کر رہا ہے وہ عین مقتضائے رحمت ہیں اگر فطرت کا نئات میں قانون مکافات جاری و ماری نہ ہوتا یا مدارج شکیل طے کرنے کے لیے راستہ کے حاکلات دور نہ کئے جاتے تو میزان عدل قائم ندر ہتا اور تمام نظام ہستی درہم ہرہم ہوجا تا۔

جس طرح کارخانہ خلقت اپنے وجود و بقائے لیے خدا کی ربوبیت اور رحمت کامختاج ہے اس طرح اپنی تکمیل کے لیے اس کے عدل کا بھی مختاج ہے ربوبیت اور رحمت زندگی کے لیے افادہ و فیضان کا سرچشمہ ہے اور اس سے بنا و اور خوبی ظہور میں آتی ہے اور نقصان و فساد کا از الد ہوتا ہے اگرتم کا نئات خلقت کے اس پہلوکا بہ نظر غور مشاہدہ کروتو و کیھو گے کہ یہاں کا از الد ہوتا ہے اگرتم کا نئات خلقت کے اس پہلوکا بہ نظر غور مشاہدہ کروتو و کیھو گے کہ یہاں

خوبی و جمال اور بناؤسلجھاؤ میں سے جو کچھ ہے وہ سب کچھ توت عدل کاظہور ہے۔

عربی معدلت یا عدل کے معنی برابر ہونا ہے عدالت کا کام دوفریقوں کی باہم ودگر زیاد توں کو دور کر دینا ہوتا ہے۔ تراز و کے تول کو بھی عدل یا معدلت کہتے ہیں کیونکہ وہ دونوں پلڑوں کا وزن برابر کر دیتا ہے معدلت زندگی ہیں تناسب پیدا کر دیتی ہے اورا کی جز کو دوسر ہے جزئے برابر لاکر اتحاد باہم آ جنگی کا مظاہرہ کرتی ہے یہی قانون ہے جوزندگی اور فکر کے ہراسلوب میں حسن و تناسب کا نکھار پیدا کرتا ہے۔ کارخانہ ستی کا سارا نظام ہی عدل و تو از ن پر قائم ہے نظام شمی کا ہر کرہ ہر ستارہ ایک دوسر ہے کے ساتھ ایک خاص نظام تو از ن بی جو نظام معاشرت کو برقر ارد کھے ہوئے ہے دائروں میں حرکت کر رہا ہے یہی وہ قانون ہے جو نظام معاشرت کو برقر ارد کھے ہوئے ہے، اگر ایک لیجہ کے لیے بھی بیسا کت ہوجائے تو تمام نظام عالم ختل ہو کررہ جائے۔

قرآن ہم سے بیغورکرنے کا مطالبہ کرتا ہے کہ جب بیاصول نصف کا نبات خلقت کے ہرگوشے میں نافذ ہے تو کیونکرمکن ہے کہ انسان کے اعمال وافکاراس کے اثر سے خارج ہوجا نمیں ای لیے اس پورے کمل تو ازن و تناسب کو جوزندگی کے ہرشعبے میں کار فرما ہے۔ قرآن کمل صالح کے نام سے تعبیر کرتا ہے اس کے علاوہ برعملی یا برائی کے لیے جتنی تعبیرات اختیار کی جیس سب ایسی ہی ہیں کہ اگر ان کے معانی پغور کیا جائے تو عدل و تو ازن کی ضداور مخالف ٹابت ہوں گی ، مثلاً ظلم ، طغیان ، اسراف ، تبذیر ، افساد ، اعتدا اور عدوان وغیرہ جے ہم ظلم کہتے ہیں۔ عربی میں اس کے معنی ہیں کہ جو بات جس جگہ ہونی چا ہے و ہاں نہ ہویا ب خمل ہوا ہی ہو گئی اور سے ظلم کہتے ہیں۔ عربی میں اس کے معنی ہیں کہ جو بات جس جگہ ہونی چا ہے وہاں نہ ہویا ہو کہا ہو گئی اور سے نیادہ کوئی ایک بات نہیں ہو گئی اور سے ظاہر ہے کہ کسی چیز کا بے کل ہونا یا اپنی صحیح جگہ پر نہ ہونا ایک ایسی حالت ہے جو حقیقت عدل کے منافی ہے۔ اسی طرح طغیان کے معنی ہیں کی چیز کا اپنی حدسے گز رجانا حقیقت عدل کے منافی ہے۔ اسی طرح طغیان کے معنی ہیں کی چیز کا اپنی حدسے گز رجانا

جب دریا کا پانی اپنی حدے بلند ہو جاتا ہے تو طغیان کالفظ استعال کیا جاتا ہے ظاہر ہے کہ حدے تجاوز تو ازن وعدل کے منافی ہے، اسراف (فضول خرچی) تبذیر (غلط استعال) اور فساد (شرارت وفساد) بھی اس شعبہ میں آتے ہیں اعتدا اور عدوان دونوں کے معنی حدے گزرجانے کے ہیں پس ہروہ شے جو بے کل ہوتھیر و تھیل کے راستے کی رکاوٹ ہے جس کو راستے سے ہٹا دینا چاہے۔ اور عدل یہی کام انجام دیتا ہے قرآن کے الفاظ میں خداکی رحمت یا رحمانیت کا ظہار ہے۔

تصوارت قرآن \_\_\_\_\_\_\_\_ 105

چضہ پنجم

#### وحدبت دیس

جزاوسزا کا قانون جس کا گزشتہ باب میں ذکر ہوا ہے انسانی ذمہ داریوں کے سوال سے بحث کرتا ہے ہم کمل کارد عمل ہوتا ہے۔ عذاب و تو اب انسان کے اعمال کا نتیجہ ہے الی صورت میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا رہو بیت اللی جس کا مقصد کا نئات ہستی کی پرورش اور نشو و نما ہے انسان کو بیر صلاحیت عطا کرتی ہے کہ وہ یقین واطمینان کے ساتھ اپنی ذمہ داریوں کو پورا کر سے جس سے زندگی میں سابقہ پڑتا ہے بدالفاظ دیگر کیا انسان میں اس بات کی استعداد ہوتی ہے اور کیا اسے مواقع ملتے ہیں کہ وہ اپنے لیے وہ راہ عمل انتخاب کرسے جواس کو مطلوبہ بھلائی کی طرف لے جائے تا کہ اس کے اعمال وافعال پر جز اوسزا کرتے وہ راہ عمل کی کرنے وہ راہ عمل کی کرتے وہ راہ عمل کی جواس کو مطلوبہ بھلائی کی طرف لے جائے تا کہ اس کے اعمال وافعال پر جز اوسزا کے قانون کو تی بجانب قرار دیا جاسے؟ قرآن اس کا جواب اثبات میں دیتا ہے۔

الَّذِیُ خَلَقَ فَسَوِّی0 وَالَّذِیُ قَدَّرَ فَهَای ( ۴:۸۷ ) وه پروردگارجس نے ہرچیز پیدا کی پھراسے درست کیا پھرا کیک انداز ہُ گھہرا دیا پھراس پرراہ (عمل کھول دی)۔

اس آیت بیس تکوین وجود کے جومر ہے بیان کئے گئے ہیں، وہ تخلیق ، تسویہ، تقدیر و ہدایت کے مرہے ہیں۔ ارشاد قر آنی ہے کہ جس طرح خدا کی ربو بیت نے ہر وجود کواس کا جامہ ستی عطا فر مایا، اس کے ظاہری وباطنی قوئی درست کیے۔ اور اس کے اعمال کے لیے ایک مناسب حال انداز ہ تھبرادیا۔ اس طرح اس کی ہدایت کا بھی سروسامان کردیا۔ رُبُنا الَّذِی اَعُطٰی کُلَّ شَیء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدیٰ (۲۰٪ ۵۰)

ہماراپروردگاروہ ہے جس نے ہر چیز کواس کی بناوٹ دی پھراس پرراہ مل کھول دی۔
پھر قر آن نے ہدایت کے بھی چار مرتبے بیان کیے ہیں وجدان ، حواس عقل اور دحی و
نبوت ، ہدایت کے پہلے دو مرتبے انسان اور حیوان سب کے لیے ہیں۔ لیکن تیسرا مرتبہ یعن
مرتبہ عقل ، انسان کے لیے خاص ہے لیکن بیسب مرتبے اپنا محدود دائر وعمل رکھتے ہیں۔
جہاں وجدان کی ہدایت ختم ہو جاتی ہے جواس کی ہدایت بھی ایک خاص حد سے آئے ہتی ہو بوقت کی ہدایت بھی ایک خاص حد سے آئے ہیں برھتی
عقل کی ہدایت دیسیرک رقی ہے لیکن عقل کی ہدایت بھی ایک خاص حد سے آئے ہیں بروھتی
اس لیے ضرور کی تھا جیسا کہ قرآن میں بیان کیا گیا ہے کہ انسان کے لیے خدا کی ر بو بیت
ادر رحمت کے ساتھ ایک چوتھ مرتبہ ہدایت کا سامان کر دیا جائے یہی وہ مرتبہ ہدایت ہے۔
اور رحمت کے ساتھ ایک چوتھ مرتبہ ہدایت کا سامان کر دیا جائے یہی وہ مرتبہ ہدایت ہے۔

# قُلُ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ ﴿ ٢٠ : ١٢٠)

(اے پیغیبر)ان سے کہددواللہ کی ہدایت کی راہ تو وہی ہے جو''الھد گ'' ہے ( لیٹن ہدایت کی حقیقی اورعالمگیرراہ ،اس عالمگیر ہدایت وحی کو قرآن نے''المدین "۱ در''السلام'' کے نام بھی دیئے ہیں، یعنی خداکے بنائے ہوئے قوانین حیات کوشلیم کرنے کارات ہے۔

## وحدت دين:

قرآنی تعلیم کا اصل اصول یہی وصدت دین ہے جو ہمیشہ ایک ہی رہی ہے لیک ہی اصل اصول یہی وصدت دین ہے جو ہمیشہ ایک ہی رہی ہے لیکن مولانا آزاد کہتے ہیں کہ تاریخ عالم کے عالم بنات نفرفات میں سے بیواقعہ بھی سمجھنا چاہیے کہ جس درجہ قرآن نے اس اصل پرز در دیا تھا اتناہی زیادہ دنیا کی نظروں سے اس قدر اس سے اعراض کیا، واقعہ یہ ہے کہ قرآن کی کوئی اور صداقت دنیا کی نظروں سے اس قدر کہ بیاصل عظیم اگرا کی صفح مرطرح کے خارجی حالات سے خالی بوشیدہ نہیں ہے۔ جس قدر کہ بیاصل عظیم اگرا کی صفح مرطرح کے خارجی حالات سے خالی الذہن ہوکر قرآن کا مطالعہ کرے اور اس میں جا بجا اس اصل عظیم کے قطعی اور واضح

اعلانات پڑھے اور پھر دنیا کی طرف نظراٹھا کر دیکھیے تو وہ حیران ہوکر رہ جائے گا کہ ان قطعی اعلانات کے باوجود قرآن کی حقیقت کو بھی بہت ہی نہ بہی گروہ بندیوں کی طرح ایک نہ بہی گروہ بندی کی حیثیت دے دی گئی ہے۔

اس حقیقت کی توضیح کے لیے مولانا نے ضروری سمجھا کہ تفصیل کے ساتھ اس بات پر روثنی ڈالی جائے کہ جہال تک وحی ونبوت کا تعلق ہے قر آن کی دعوت کیا ہے اور وہ کس راہ کی طرف نوع انسان کو لیے جانا چاہتی ہے۔

مولانا آ زاد لکھتے ہیں کہ اس باب میں قرآن نے جو پچھ بیان کیا ہے وہ یہ ہے کہ ابتداء میںنسل انسانی ایک قوم کی طرح رہتی اور قدرتی زندگی بسر کرتی تھی بعد میں چل کرکٹرت اور ضروریات معیشت کے دباؤ کے باعث طرح طرح کے اختلافات پیدا ہوگئے اور جمعیت انسانی مختلف گروہوں میں بٹ گئی اور ہر گروہ دوسرے سے نفرت کرنے لگا۔ جب بیصورت حال پیدا ہوگئ تو ضروری ہوا کہنوع انسانی کی ہدایت کے لیے عدل و صدافت کی روشی نمودار ہو۔ تا کہ وہ پھر متحد ہوسکیں ، چنانچہ خدا کے رسولوں کی دعوت وتبلیغ کا سلسلہ قائم ہوگیا اورنوع انسانی کواتحاد ویگا نگت کی تعلیم دینے کے لیے کیے بعد دیگر خدا کے نبیوں کاظہور ہونے لگا۔انسانیت کےان محسنوں کوخدا۔رسل (واحدرسول) یا پیغمبر کے لقب سے یاوکرتا ہے۔ کیونکہ وہ بنی نوع انسان کوخدا کی حیائی کا پیام پہنچانے والے تھے۔ ان تمام پیغمبروں کا پیام ایک ہی تھا اور کسی خاص گروہ یا ملک یا قوم کے لیے مخصوص نہ تھا۔ قرآن کا ارشاد ہے کہ دنیا کا کوئی گوشہ نہیں جہاں نسل انسانی آباد ہوئی ہواور خدا کا کوئی رسول معبوث ندہوا ہو۔ وَلِي كُلِ أُمَّةِ رَسُولُ (١٢٠٨) قرآن كہتا ہے كہ كتنے ہى پيغمبر كيے بعدد گرے مبعوث ہوئے جنہوں نے قوموں کو پیغام حق بہنچایا۔ان میں سے بعض کا نام قرآن میں لیا گیا ہےاور بعض کانہیں۔

## وَكُمُ اَرُسَلْنَا مِنُ نَبِيَ فِي الْلَاوَّلِيُنَ ٥(٣٣: ٢)

اور کتنے ہی نبی ہیں جو ہم نے پہلول میں ( یعنی ابتدائی عہد کی قوموں میں ) میں معبوث کیے۔

### وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبُعَثَ رَسُولًا (١٥:١٤)

اور جمارا قانون میہ ہے کہ جب تک ہم ایک پیغیبرمبعوث کرکے راہ ہدایت نہ دکھا دیں اس وقت تک (یا داش عمل میں )عذاب دینے والے نہیں۔

وَلَقَدُ اَرُسَلُنَا رُسُلاً مِّنُ قَبُلِكُ مِنْهُمُ مَّنُ قَصَصُنَا عَلَيُكُ وَمِنْهُمُ مَّنُ لَّمُ نَقْصُصُ عَلَيْكُ ( ٢٠٠:٨٥)

اور (ائے پیغیبر) ہم نے تم سے پہلے کتنے ہی پیغیبر مبعوث کیے ان میں سے پچھا کیے ہیں جن کے حالات تہمیں سائے ہیں پچھا لیے ہیں جن کے حالات نہیں سائے ( یعنی قرآن میں ان کاذکر نہیں کیا گیا۔

ہرعبد میں خدا کا راستہ ہمیشہ ایک ہی رہاہے، وہ کسی حال میں بدل نہیں سکتا پس بنی نوع انسان کے لیے اس کی ہدایت بھی اول دن سے ایک ہی طرح کی ہے اور یہ ہدایت کیا تھی صرف یہ کہ خدائے واحد پر ایمان لاؤ اور نیک عملی کی زندگی بسر کرو ہرعبد میں اور ہرقوم کے لیے خدانے وین کا یمی ایک راستہ بتایا۔

وَلَقُلُه بَعَثُنَا فِيمُ كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولُا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاحْتَنِبُوا الطَّاعُونَ (٣٦:١٦)
اور بلاشبہ ہم نے دنیا کی ہرتوم میں ایک پیغیر مبعوث کیا (جس کی تعلیم بیتی ) اللہ ک
عبادت کرواور طاغوت سے (یعنی سرکش اور شریقو توں کے اغویٰ سے ) اجتناب کرو۔

قرآن کہتا ہے کہ ونیا میں کوئی بانی ند ہب بھی ایسانہیں ہوا ہے جس نے ایک ہی دین پراکٹھے رہنے اور تفرقہ واختلاف سے نیچنے کی تعلیم نہ دی ہو،سب کی تعلیم یمی تھی کہ خدا کا دین بچھڑے ہوئے انسانوں کو جمع کر دینے کے لیے ہے پس اس غرض کے لیے ایک پروردگارعالم کی بندگی میں سب متحد ہو جاؤاورتفرقہ ومخاصمت کی جگہ با ہمی محبت اور یک جہتی کی راہ اختیار کرو۔

وَإِنَّ هَلَاقِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّانَا رَبُكُمُ فَاتَقُونِ (٣٢) ١٣)
اور(ويكسو) يتمهارى امت فى الحقيقت اليك بى امت باور مين تم سب كاپروردگار
بول پس (ميرى عبوديت و نياز كى راه مين تم سب ايك بوجاؤاورنا فرما فى سے بچوت شرعَ لَكُمُ مِّنَ الدِّيُن مَا وَصِّے بِهِ نُوْحًا وَ الَّذِي آوُحَيُناۤ إِلَيْكُ وَمَا وَصَّيناً بِهَ

اوردیکھواس نے تمہارے لیے دین کی وہی راہ قرار دی ہے جس کی وصیّت نوح کو کی گئ تھی اور جس پر چلنے کا حکم ابرا ہیم مو<sup>ن</sup>ی وعینٰی کو دیا تھا (ان سب کی تعلیم یہی تھی ) کہ الدین (یعنی خدا کا ایک ہی دین ) قائم رکھواوراس راہ میں الگ نہ ہو جاؤ۔

إِبُرَاهِيْمَ وَ مُوسِلِ وَعِيْسَى أَنُ أَقِيْمُوا الدِّيْنَ وَلَا تَتَفَرَّ قُوُافِيْهِ (٣٣: ١٣)

قرآن الربات پرزورد يتاسي كه برالها مى كتاب نے خداكى راه پر چلى كا تعليم دى ہے۔ فَكُ هَاتُوا بُوهَا نَكُمُ هَلْذَا ذِكُو مَنُ مَّعِى وَذِكُو مَنُ قَبُلِكَ مِنُ قَبُلِي طَهَلُ اكْتُوهُمُ كَايَعُلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمُ مُعْوِضُونَ ٥ وَمَآ اَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِكَ مِنُ رَّسُولٍ إِلَّانُوحِيْ إِلَيْهِ اَنَّهُ كَلَا إِلَهُ إِلَّا اَنَا فَاعْبِدُونَ (٢١:٣٣)

ا سے پیغمبران سے کہدوا گرتمہیں میری تعلیم سے انکار ہے تو اپنی دلیل پیش کرو یہ تعلیم موجود ہے جس پر میر سے ساتھی یقین رکھتے ہیں اور جو مجھ سے پہلے قو موں کو دی گئیں (تم ثابت کرد کھاؤ۔ کسی نے بھی میری تعلیم کے خلاف تعلیم دی ہو ) اصل بیہ ہے کہ (ان مشرین ختن ) میں اکثر آ دمی ایسے ہیں جنہیں سرے سے امرحق کی خبر بی نہیں اور اس لیے حقیقت کی طرف سے گردن موڑے ہیں (اے پیغیر کھی

اییانہیں بھیجا۔ جسے اس بات کے سوا کوئی دوسری بات بتلائی گئی ہو کہ میرے سوا کوئی معبود نہیں پس میری ہی عبادت کرو۔

ا تنائ نہیں بلک قرآن یہ بھی کہنا ہے کہ ہر پنی بری تعلیم دوسرے پنیبر کی تعلیم کی تعدیق کرتی ہے کیونکہ سب کی تعلیم ایک ہی تھی۔

نَزَّلَ عَلَيُكُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًالِمَابَيْنَ يَدَيْهِ وَ اَنُزَلَ التَّوُرَاةَ وَ الْإِنْجِيلَ 0مِنُ قَبُلُ هُدًى لِلنَّاسِ (٢:٣)

(اے پینبر) اللہ نے تم پریہ کتاب سچائی کے ساتھ نازل کی ہے جوان کتابوں کی تصدیق کرتی ہے جوان کتابوں کی تصدیق کرتی ہے جواس سے پہلے نازل ہو چکی ہیں اوراس طرح لوگوں کی ہدایت کے لیے اس نے تورات اورانجیل نازل کی ہے۔

الدین اورالشر ع: www.Kitabosungat.com

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر وقی اللی نے ایک ہی اصول زندگی کی اتعلیم دی ہو۔ تو پھر خداہب میں اختلاف کیوں پیداہوا۔ اور تمام خد ہوں میں ایک ہی طرح کے احکام ایک طرح کے رسوم وظواہر کیوں نہ ہوئے۔

قرآن کہتا ہے کہ مذاہب کا اختلاف دوطرح کا ہوتا ہے ایک اختلاف تو وہ ہے جو پیروان مٰداہب نے مٰدہب کی حقیق تعلیم ہے منحرف ہوکر پیدا کرلیا ہے۔

دوسرا اختلاف وہ ہے جو مذہبی تعلیم کے نفاد واطلاق میں پایاجاتا ہے۔ مثلاً ایک مذہب میں عبادت کی کوئی خاص شکل مقرر کی گئی ہے دوسرے میں کوئی دوسری شکل ، توبیہ اختلاف دین کا اختلاف اس لیے اختلاف دین کا اختلاف اس لیے دین اور شرع میں فرق کرنے کی ضرورت ہے۔ دین میں کسی قتم کا انحراف قبول نہیں ہوسکتا۔ ہرعبداور ہرقوم کے لیے وہ ایک ہی ہوتا ہے۔ لیکن انسانی جمعیت کے احوال وظروف ہرعبد

پس ہرز مانے کے مزاج اوراس دور کے لوگوں کی استعداد وطبیعت کے مطابق شرع و منہاج کی شکل میں تبدیلی ضرور ہوتی رہی اور جب تک خدا کی تو حیداور نیک عملی کے بنیادی راستے میں اس کی وجہ سے انحراف نہیں ہوتا اس میں کوئی قباحت نہیں ۔

لِكُِلَ أُمَّةٍ جَعَلُنَا مَنُسَكًا هُمُ نَاسِكُوهُ فَلا يُنَا زِعُنَّكَ فِي الْآمُرِ وَادُعُ الىٰ رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَى هُدَى مُّسُتَقِيْمِ ٥( ٢٢: ٢٢)

(اے پیغیمر) ہم نے ہرگروہ کے لیے عبادت کا ایک خاص طور طریقہ تھیرا دیا ہے جس پروہ چلتا ہے پس لوگوں کو چا ہے اس معاملہ میں تم سے جھگڑا نہ کریں ،تم لوگوں کو اپنے پروروگار کی طرف دعوت دویقینا تم ہدایت کے راہتے پر گامزن ہو۔

وَلِيكُللَّ وِّجُهَةٌ هُوَ مُوَلِيَّهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيُرُاتِ ۖ أَيُنَ مَا تَكُونُوُا يَأْتِ بِكُمُ اللَّهُ جَمِينُعًا ۖ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَىءً قَدِيْرٌ ٥(٢: ١٣٨)

اور دیکھو ہر گروہ کے لیے کوئی نہ کوئی ست ہے جس کی طرف عبادت کرتے ہوئے وہ اپنامند کر لیتا ہے پس (اس معاملہ کواس قدر طول نہ دو ) نیکی کی راہ میں ایک دوسرے سے آگے بڑھ جانے کی کوشش کرو کہ اصلی کام بہی ہے تم کسی جگہ بھی ہواللہ تم سب کو پالے گا یقیناً اللہ کی قدرت سے باہر کوئی چیز نہیں۔

ان آیتوں پرنظر ڈالنے ہے دین اور منہاج شریعت کا فرق واضح ہوجاتا ہے۔وین عبارت ہا کیے خدا کی پرستش اور نیک عملی کی زندگی اور شرع نام ہے اس اصول کورو بھل لانے اور اس کو جانچنے کا معیار اچھائیوں کے نتائج ونوعیت پر مخصر ہوتا ہے دین کے حقیقی عناصر کا ذکر قرآن نے ان الفاظ میں کیا ہے۔

لَيْسَ الْبِرَّانُ تُولُوا وُجُوْهَكُمُ قِبَلَ الْمَشُوقِ وَ الْمَغُوبِ وَلِكِنَّ الْبِرَّمَنُ امْنَ

تقوارت ِقرآن \_\_\_\_\_\_\_ 11

بِاللّهِ وَالْيَوُمِ الْلَحِرِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالْكِتَبِ وَالنَّبِيِّنَ \* وَ الْتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرُبَى وَالْيَتَمَى وَالْمَسْكِيُنَ وَ ابْنَ السّبِيلُ لا وَ السَّانِلِيْنَ وَفِى الرّقَابِ وَ اَفَامَ الصَّلَوةَ وَاتَى الزَّكُوةَ \* وَالْمُمُوفُونَ بِعَهُدِ هِمُ إِذَا عَهَدُوا \* وَالصَّبِرِيْنَ فِى الْبَاسَاءَ وَالصَّرَّاءِ وَحِيْنَ الْبَاسِ \* أُولَيْكُ الَّذِيْنَ صَدَقُوا \* وَالصَّبِرِيْنَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ( ٢ : ١٤٤ )

اوردیکھونیکی مینیں ہے کہتم عبادت کے وقت اپنا منہ پورب کی طرف اور پچتم کی طرف کرلیا کرو(یااس طرح کی کوئی دوسری بات ظاہری رسم اور ڈھنگ کی کرلی) نیکی کی راہ تواس کی راہ ہے جواللہ برآ خرت کے دن پر ملائکہ پرتمام کتابوں پراورتمام نبیوں پر ایمان لاتا ہے اپنامال خدا کی محبت کی راہ میں رشتہ داروں تیبیوں مسکینوں ، مسافروں اور سائلوں کو دیتا ہے اپنامال خدا کی محبت کی راہ میں رشتہ داروں تیبیوں مسکینوں ، مسافروں اور سائلوں کو دیتا اور غلاموں کے آزاد کرانے میں خرج کرتا ہے نماز قائم کرتا ہے ذکو قاوا کرتا ہے، تول و افرار کا پکا ہوتا ہے تی اور مصیبت کی گھڑی ہویا خوف و ہراس کا وقت ہر صال میں ثابت قدم رہتا ہے۔ سویاد رکھوا ایسے ہی لوگ ہیں جو (اپنی دینداری میں ) سے ہیں اور یہی ہیں جو برائیوں سے بینے والے ہیں۔

مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ تیرہ سو برس سے زیادہ قرآن میں بیآ یت ہے اس کے باوجودا گرقرآن کی دعوت کے اصل مقصد کو دنیا اب تک نہیں سمجھ کی ہے تو بلاشبہ بیقرآن کا قصور نہیں ہے۔

# دین کی وَ حدث کوفراموش کردیا گیا:

جب قرآن کا ظہور ہوا تو حال بی تھا کہ تمام مروجہ ند بہب کے پیرو ند بہب کو صرف اس کے رسوم میں و کی باتوں میں سٹ گیا تھا ہر رسوم میں و کیسے متے اور ند ہی اعتقاد کا تمام جوش وخر دش اس قسم کی باتوں میں سٹ گیا تھا ہر

گروہ کا بدایمان تھا کہ دوسرا گروہ نجات سے محروم رہے گا۔ محض اس بنا پر کہ دوسرے کے اعمال ورسوم و بسے نہیں ہیں جسے خوداس نے اختیار کرر کھے ہیں، کیکن قرآن کہتا ہے کہ نہیں بدا عمال ورسوم نہ تو دین کی اصل ہیں اور نہ بجائی کی کسوٹی بلکہ بید دین کا محض ایک ظاہری ڈھانچہ ہیں روح وحقیقت ان سے بالاتر ہے اور وہی اصل دین ہے بیاصل دین کیا ہے ایک خدا کی پرستش اور نیک عملی کی زندگی بیکسی ایک گروہ کی میراث نہیں بلکہ تمام بنی نوع انسانی کی مشتر کہ میراث نہیں بلکہ تمام بنی نوع انسانی کی مشتر کہ میراث ہے۔ اعمال ورسوم کی حیثیت فروئ ہے جو وقتا فو قتابد لئے رہتے ہیں اور بدلتے رہیں گے قرآن کہتا ہے کہتم میں سے ہر جماعت کے لیے ہم نے ایک قانون ( بشرع) اور ایک کھلا راستہ ( منہاج ) تھم ہرا دیا ہے۔ یہاں دین کا لفظ استعال نہیں کیا ہے کیونکہ دین تو سب کے لیے ایک ہی ہے اس میں انحراف و تنوع نہیں ہوسکتا۔ البتہ شرع و منہاج قدرتی طور پرسب کے لیے کیسان نہیں ہو سکتے تھے۔

اس موقع پر یہ بات یا در کھنی چاہیے کہ جہاں کہیں قرآن نے اس چیز پر زور دیا ہے کہ اگر خدا چاہتا تو تمام انسان ایک ہی راہ پر جمع ہوجاتے یا ایک ہی قوم بن جاتے ۔ وہ اس بات کولوگوں کے دلوں میں اتار دینا چاہتا ہے کہ مختلف ملکوں میں رہنے والی مختلف اقوام کے مختلف گروہوں میں اگر وعمل کا اختلاف موجود ہا در پیطبیعت بشری کا قدرتی خاصہ ہے پس اس اختلاف کوتن و باطل کا معیار اور انسانی گروہوں کی با ہمی نفرت وعداوت کا موجب نہیں اس اختلاف کوتن و باطل کا معیار اور انسانی گروہوں کی با ہمی نفرت وعداوت کا موجب نہیں بنتا چاہیے البتہ ند جب کی اصل بنیا دیعنی ایک خدا کی پستش اور نیک علی کواس سے نقصان نہ پنچنا چاہیے۔ یہی وجہ ہے قرآن نے تحل ورواداری پر بہت زور دیا ہے۔ یہاں تک کہ جو لوگ اس کی دعوت تو حید کے خلاف جروتشد دسے کام لے رہے تھے۔ ان کی طرف سے بھی اسے معذرت کرنے میں تال نہیں۔

وَلَا تَسُبُّوا الَّذِيْنَ يَدْعُونَ مِنُ دُونِ اللُّسهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ط

كَـٰلَٰكِكَّ زَيَّنَّا لِكُلِّ اُمَّةٍ عَمَلَهُمُ صَ ثُمَّ اِلَى رَبِّهِـمُ مَّرُجِعُهُمُ فَيُنَبِّنُهُمُ بِمَا كَانُوُا يَعُمَلُونَ ﴿ ١٠٨:٢ )

اوردیکھوجولوگ خداکوچھوڑ کردوسرے معبودول کو پکارتے ہیں تم ان برظلم وسم نہ کرو،

کیونکہ نتیجہ یہ نظے گا کہ بیلوگ بھی ازراہ جہل و نادانی خداکو برا بھلا کہنے گئیں گے یادر کھوہم نے
انسان کی طبیعت ہی الی بنائی ہے کہ ہر گروہ کو اپنا ہی عمل اچھا و کھائی دیتا ہے پھر بالاخرسب کو
انسان کی طبیعت ہی الی بنائی ہے کہ ہر گروہ پر اس کے اعمال کی حیثیت کھلنے والی ہے۔
انسین پروردگار کی طرف لوٹنا ہے اور وہیں ہر گروہ پر اس کے اعمال کی حیثیت کھلنے والی ہے۔
تجمد بید دعوت: الیمی صورت میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب تمام غدا ہمب کی اصل ایک ہی
ہے اور سب کی بنیاد سچائی پر ہے تو پھر ظہور قرآن کی ضرورت کیا تھی ؟ قرآن اس کا جواب
دیتا ہے کہ گوتمام غدا ہمب سچے ہیں لیکن تمام غدا ہمب کے ہیروسچائی سے مخرف ہو گئے۔ اس
لیمنروری ہے کہ سب کوان کی گمشدہ سچائی پراز سرنوجع کر دیا جائے اور قرآن کا یمی کام ہے۔
لیمنروری ہے کہ سب کوان کی گمشدہ سچائی اور دین سے پیروان غدا ہمب کی گر ایمیاں اعتقادی اور
مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ سچائی اور دین سے پیروان غدا ہمب کی گر ایمیاں اعتقادی اور
معلی دونوں طرح کی تھیں اور ان گر اہیوں نے مختلف شکلیں اختیار کر لی تھیں ایک سب سے
معلی دونوں طرح کی تھیں اور ان کے ذکر کیا ہے اسے 'تنشیع ''اور' تو حزب'' کے الفاظ سے تعبیر

كيا ہے جس كے معنى بيں الگ الگ جتنے بنالينا۔ إِنَّ السَّذِيُسَنَ فَرَّقُوا دِيْنَهُمُ وَكَانُوا شِيعًا لَسْتَ مِنْهُمُ فِى شَى ءٍ إِنَّمَاۤ اَمُرُهُمُ اِلَى اللّٰهِ ثُمَّ يُنَبَّنُهُمُ بِمَا كَانُوا يَفُعَلُونَ ٥( ٢ : ١٥٨ )

جن لوگوں نے اپنے ہی دین کے نکڑے نکڑے کردیئے اورا لگ الگ گروہ بندیوں میں بٹ گئے تنہیں ان سے کوئی واسط نہیں ان کا معاملہ خدا کے حوالے ہے جیسے کچھان کے عمل رہے ہیں اس کا نتیجہ خداانہیں بتلا دے گا۔

فَتَقَطُّعُوٓا اَمُرَهُمُ بَيْنَهُمُ زُبُرًا لا كُلُّ حِزُبٍ بِمَا لَدَيْهِمُ فَرِحُونَ ٥( ٢٣: ٥٣)

پھرلوگوں نے ایک دوسرے سے کٹ کر جدا جدا دین بنا لیے ہرٹولی کے بلیے جو پھھ پڑگیا ہےاسی میں مگن ہے۔

آسٹیع: تشیع اور تحزب کے الفاظ کہاں ہے آئے اسے پوری وضاحت کے ساتھ سجھ لینا چاہیں۔ جاتھ سجھ لینا چاہیں۔ خدا کے تفہرائے ہوئے دین کی حقیقت تو بیتی کہ وہ نوع انسانی پر خدا پرتی اور نیک عملی کی راہ کھولتا تھا۔ لیکن لوگوں نے اس حقیقت کو فراموش کر دیا۔ اور انسانیت نسلوں، قوموں، ملکوں اور طرح کی رسموں اور رواجوں میں بٹ گئی جس کا بیجہ یہ نکلا کہ اعتقاد وکل کے بجائے سارا دارو مدار اس پرآ کر تفہر گیا کہ کون کس کے جتھے اور گروہ میں داخل ہے۔ اور اس کی کسوئی بنالیا گیا۔ گویا دین کی سچائی آخرت کا بیجہ اور حق وباطل کا معیار تمام گروہ بندی اور گروہ کی اور ہر گروہ کا لیقین کہ دوسروں پر نجات کا دروازہ بند ہوگیا ہے اور وی الحقیقت دوسرے ندا ہب کی نفرت نے خدا پرتی اور شکم کی کی گیا کی جگہ لے گی۔ نیک عملی کی جگہ لے گی۔ نیک عملی کی جگہ لے گی۔

#### قرآنی روّتیه:

قرآن کو گراہی کا یہ طلسم توڑنا تھا چنانچہ اس نے انسان کی نجات و
سعاوت کادارو مدار کی خاص گروہ ، بندی پڑ ہیں بلکہ اعتقادو کمل پر کھا، اس نے اس بات پر
زور دیا کہ نوع انسانی کے لیے دین الہی ایک ہی ہا وراس راستے ہے انحراف دین کی نئی
ہاس نے بتایا کہ اصل دین توحید ہے یعنی کسی واسطے کے بغیر ایک خدا کی براہ راست
پرستش اور تمام بانیان ندا ہب نے اس کی تعلیم دی ہے اس کے خلاف وین سے متحاصم
ہونے والے جتنے عقائد وا کمال ہیں وہ خدا کے انکار کی تعریف ہیں آتے ہیں۔
وَ قَالُو اللّٰ اللّٰ اللّٰ الْحَدَّ اللّٰ الْحَدَّ کَانَ هُو دُدَا اَوْ نَصَارِهِ عَلَى اللّٰ اللّ

هَاتُوُا بُرُهَانَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ صَلِيقِيْنَ 0 بَلَى مَنُ اَسُلَمَ وَجُهَه لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنَّ فَلَه ﴿ اَجُرُه ' عِنْدَرَبِّهِ وَلَا خَوُفَّ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمُ يَحُزَنُونَ ٥( ٢: ١١١١١)

اور یہود ونصاری نے کہا جنت میں کوئی انسان داخل نہیں ہوسکتا جب تک کہ یہودی اور نصاری نہ ہو ( یعنی جب تک یہودیت اور نصرانیت کی گروہ بندیوں میں داخل نہ ہو ) یہ ان کوگوں کی جاہلا نہ امنگیں ہیں (اے پیغمبر )ان سے کہدوا گرتم (اس زعم باطل میں ) سچ ہوتو بتلا و تمہاری دلیل کیا ہے؟ ہاں بلا شبہ نجات کی راہ کھلی ہوئی ہے۔ گروہ کسی خاص گروہ بندی کی راہ نہیں ہوسکتی وہ تو ایمان وعمل کی راہ ہے ) کسی نے بھی خدا کے آ گے سر جھکا دیا اور بندی کی راہ نہیں ہواتو (خواہ کوئی ہو ) وہ اپنے پرودرگار سے اپنا اجر پائے گا۔ اس کے لیے نہ تو وہ نیک عمل جن کسی طرح کی غمگینی۔

اِنَّ الَّـذِيُـنَ امَـنُـوُا وَالَّـذِيْنَ هَا دُوا وَالنَّصَونِ وَالصَّبِيْنَ مَنُ امَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْم اَلاَّخِـرِ وَعَـمِـلَ صَـالِـحًا فَلَهُمُ اَجُرُهُمُ عِنْدَ رَبَّهِمُ \* وَلَاَحُوُقُ عَلَيُهِمُ وَلَاهُمُ يَحُزَنُونَ ٥ ( ٢٢:٢)

جولوگ پیغیبراسلام پرایمان لائے ہوں یا وہ لوگ ہوں جو یہودی کہلاتے ہیں یا نصاریٰ اورصابی ہو(کوئی بھی ہو)لیکن جوکوئی بھی اللہ اور آخرت کے دن پرایمان لایا اور اس کے کام بھی اجھے ہوئے تو وہ اپنے ایمان وعمل کا اجر اپنے پروردگار سے ضرور پائے گا۔ اور اس کے لیے کی طرح کا کھڑکانہیں ہے۔

لیعنی قرآن کے الفاظ میں دین کئی گروہ بندی کا نام نہ تھاانسان کا تعبل کئی نسل ،کسی قوم اور کئی ملک ہے ہوا گروہ خدا پر ایمان رکھتا ہے اس کے اعمال بھی نیک ہیں یعنی اس کی زندگی نیک عملی کا نمونہ ہے تو دین الہی پر چلنے والا ہے اور اس کے لیے نجات ہے لیکن یہود یوں اور عیسائیوں نے صرف اپنے لیے ایک خاص قتم کا ضابطۂ فکر واخلاق بنا لیا۔

یہود یوں نے گروہ بندی کا ایک دائرہ کھینچا اور اس کا نام'' یہودیت رکھ دیا۔ عیسائیوں نے بھی اپنے اطراف ایسا ہی ایک حلقہ بنالیا اور اس کو'' مسیحت'' کا نام دے دیا اور ہرایک نے یہی کہا کہ جواس کے دائر ہے میں شامل ہے وہ سچائی پر ہے اور نجات اس کے لیے ہے اور جو اس سے باہر ہے وہ نجات سے قطعاً محروم ہے اور اس طرح ایمان باللہ اور نیک علی کا عالمگیر تصور کی قلم غیر موثر ہوگیا۔ ایک شخص کتنا ہی خدا پرست اور نیک عمل ہولیکن اگر وہ یہودیت یا ''مسیحیت' کے دائروں میں داخل نہیں ہے۔ تو اسے کوئی یہودی یا عیسائی ہدایت یا فتہ انسان نہیں سمجھ گا۔لیکن ایک انتہائی بدعمل اور بداعتقاد انسان بھی نجات یا فتہ بھولیا جائے گا اگر چہ وہ گروہ بند یوں کے اس نظام میں داخل ہے تر آن اس قتم کی گروہ بند یوں کو مستر دکر دیتا یہ وہ اعلان کرتا ہے کہ کوئی انسان ہوگئی افترار کی تو اس نے نجات و سعادت پائی اور اس عودیت کا سر جھکایا اور نیک علی کی زندگی افتیار کی تو اس نے نجات و سعادت پائی اور اس کے لیے کوئی غم اور کھڑکا نہیں نہ بی صدافت کی عالمگیر و سعت کا یہی وہ تصور ہے جو تر آن فل علی کردہ نہی وہ تصور ہے جو تر آن فل عالمگیر و سعت کا یہی وہ تصور ہے جو تر آن فل عالمگیر و سعت کا یہی وہ تصور ہے جو تر آن فل عالم کرکرتا ہے لیکن وہ افسوں کے ساتھ کہتا ہے۔

وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيُسَتِ النَّصْرَى عَلَى شَى ءِ وَّقَالَتِ النَّصْرَى لَيُسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَى ءٍ وَهُمُ يَتُلُونَ الْكِتَابَ كَلْلِكَ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمُ فَاللَّهُ يَحُكُمُ بَيْنَهُمُ يَوْمَ الْقِيامَةِ فِيْمَا كَانُوا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ (٢: ١١٣)

اور یہودیوں نے کہا عیسائیوں کا دین کچھنہیں ہے اس طرح عیسائیوں نے کہا یہودیوں کے پاس کیا دھراہے حالانکہ دونوں اللہ کی کتاب پڑھتے ہیں اور دونوں کا سرچشمہ دین ایک ہی ہے ،ٹھیک ایسی ہی بات ان لوگوں نے بھی کہی جومقدس نوشتوں کاعلم نہیں رکھتے ( یعنی مشرکین عرب نے کہ وہ بھی صرف اپنے ہی کونجات کا وارث بچھتے ہیں ) اچھا جس بات میں باہمدگر جھگڑ رہے ہیں۔ قیامت کے دن اللہ ان کا فیصلہ کر دے گا اور اس وقت حقیقت حال سب پرکھل جائے گی۔

یہودیوں نے تو یہ انتہا کر دی تھی۔ کہ وہ بمجھنے لگے تھے کہ جہنم کی آگ انہیں چھو بھی نہیں سکتی۔لیکن قرآن صاف لفظوں میں اعلان کرتا ہے کہ جس کسی نے بھی اچھا کام کیااس کے لیے بھلائی ہے اور جس نے براکام کیااس کے لیے برائی ہے اور کسی مخصوص نسل یا مختص کی خاطر فطرت کا یہ قانون بدل نہیں سکتا۔

وَقَالُوْا لَنُ تَسَمَّسَنَا النَّارُ إِلَّا آيَامًا مَعُدُودَةً قُلُ اَتَّحَدُّتُمُ عِنْدَ اللَّهِ عَهُدًا فَلَنُ يَسُحُلِفَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَالَا تَعُلَمُونَ ٥ بَلَى مَنُ كَسَبَ سَيِّنَةً وَالْحَلَاثُ بِهِ حَطِيْنَتُهُ فَأُولَاثَ عَلَى اللَّهِ مَالَا تَعُلَمُونَ ٥ بَلَى مَنُ كَسَبَ سَيِّنَةً وَاحَاطَتُ بِهِ حَطِيْنَتُهُ فَأُولَاثِكَ اَصُحْبُ النَّارِ هُمُ فِيهَا خَلِدُونَ ٥ وَالَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ أُولَيْكَ اَصْحَبُ الْجَنَّةِ هُمُ فِيهَا خَلِدُونَ ٥ (٢: ١١: ٨١)

اوران لوگوں نے یعنی یہودیوں نے کہا) ہمیں جہنم کی آگ بھی چھونے والی نہیں اوراگرچھوئے کے بھی چھونے والی نہیں اوراگرچھوئے کھی تو اس سے زیادہ نہیں کہ چند دنوں کے لیے چھوئے (اپ پغیبر) ان سے کہو ہے جو تم کہتے ہوتو کیا تم نے خدا سے کوئی قول واقر ارکر الیا ہے اور وہ اب اپنے قول و اقر ارکر الیا ہے اور وہ اب اپنے قول و اقر ارکر الیا ہے اور وہ اب اپنے قول و اقر ارک الیا ہے اور وہ اب اپنے قول و اقر ارک الیا ہے اور وہ اب ہو جس کا تم اور اس کے ایک الی (جھوٹی) بات کہدر ہے ہو۔ جس کا تم ہیں کوئی علم نہیں؟ (خدا کا قانون قویہ ہے کہ کسی نسل اور کسی گروہ میں سے ہے ہمیشہ دوز خس کسی نے برائی کمائی اور اپنے گنا ہوں میں گھر گیا تو وہ دوز خی گروہ میں سے ہے ہمیشہ دوز خس کسی نے بھی ایمان کی راہ اختیار کی اور نیک عمل ہوا تو وہ بہتی گروہ میں سے ہمیشہ بہشت میں رہنے والا۔

لَيُسَ بِاَمَانِيَكُمُ وَلَآ اَمَانِيَ اَهُلِ الْكِتَبِ \* مَنُ يَّعُمَلُ سُوَّءً ايُّجُزَبِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِنُ دُوُنِ اللَّهِ وَلِيًّا وَّلَا نَصِيُرًا٥٥ (٣: ١٢٣ )

مسلمانویا در کھونجات اور سعادت نہ تو تمہاری آرزؤں پرموقوف ہے اور نہ اہل کتاب

کی آرزوؤں پر (خدا کا قانون تویہ ہے کہ جوکوئی بھی برائی کرےگا۔اس کا نتیجہ اس کے سامنے آئے گاور پھر نہ توکسی کی دوتی بچا سکے گی نہ کسی کی طاقت کی مددگاری۔)

اس گروہ بندی کا ایک نتیجہ یہ تھا کہ یہودی ہیجھتے تھے کہ کاروبار کی انجام دہی ہیں سپائی اور دیانت داری کے جتنے بھی احکام ان کے لیے نازل ہوئے ہیں۔ غیر یہودیوں کے ساتھ معاملات کرتے وقت ان کی پابندی ضروری نہیں انہوں نے بیٹیال کرلیاتھا جوآ دی ہمارا ہم مفہ ہمبنہیں ہے تو ہمارے لیے روا ہے کہ جس طرح بھی چاہیں اس کے مال و جا کداد کوہضم کر لیں چنا نچہ لین دین میں سود لینے کی ممانعت کو انہوں نے اپنے ہم فہ ہموں کے ساتھ مخصوص کر دیا۔ دوسروں کے ساتھ اس اصول کو کوظرکھنا ضروری نہیں سیجھتے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں جو یہودی عرب میں آباد تھے وہ عربوں کے ساتھ اس سم کا طرزعمل رکھتے تھے۔ وہ کہتے تھے کہ عرب کے باشند سے ان پڑھاور بت پرست ہیں ،ہم ان لوگوں کا مال جس طرح بھی کھالیں ہمارے لیے جائز ہے۔

وَّ اَنْحَـٰلِهِمُ السرِّبُوا وَقَـٰدُ نُهُوا عَنُهُ وَاَتُحْلِهِمُ اَمُوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ( ٣: ١٦١ ) اوران کاسودکھانا حالانکہ وہ اس سے روک دیئے گئے تتھاوران کی یہ بات کہ لوگوں کامال ناجائز طریقہ سے کھالیتے تھے۔

ذلِک بِانَّهُمْ قَالُوا لَیْسَ عَلَیْنَا فِی الْاُمِیِّنَ سَبِیْلٌ وَ یَقُولُونَ عَلَی اللهِ الْکَاذِبَ وَهُمُ یَعُلَمُونَ وَ بَلْهُ اللهٔ اللهٔ یُحِبُ الْمُتَّقِیْنَ و (۳: ۵۰)

(یہودیوں کی) یہ (معاملگی ) اس لیے ہے کہوہ کہتے ہیں عرب کے ان اُن پڑھ لوگوں ہے (بدمعاملگی کرنے) میں ہم ہے کوئی باز پرس نہیں ہوگی (جس طرح بھی ہم چا ہیں ان کا مال کھا تکتے ہیں۔ حالانکہ ایسا کہتے ہوئے وہ صرت کاللہ پرافتر اکرتے ہیں ہاں (ان سے باز پرس ہوگی اور ضرور ہوگی کیونکہ اللہ کا قانون تویہ ہے کہ) جوکوئی اپنا قول وقر ار

سچائی کے ساتھ پورا کرتا ہے اور برائی سے بچتا ہے تو وہی اللہ کی خوشنو دی حاصل کرتا ہے اور اللہ کو دوست رکھتا ہے۔

ایساعقیدہ رکھنا خدا کے دین پرصرت کا فتر اتھا خدا کا دین تو بیہ کہ ہرانسان کے ساتھ نیکی کرنی چاہیے اور ہرایک کے ساتھ معاملہ کرنے میں راست بازی اور دیانت داری کولمو ظار کھنا چاہیے اس کا تعلق کسی عقیدہ یا گروہ سے کیوں نہ ہو۔

ندہبی گردہ بندیوں نے جن رسمول کوجنم دیا ہے ان میں سے ایک رسم وہ ہے جسے ا اصطباغ (جہسما) کہتے ہیں بیدراصل ایک یہودی رسم تھی جواس وقت اداکی جاتی تھی جب کوئی گناہوں کا اعتراف اوران سے تو ہر کرتا تھا۔

کین عیسائیوں نے اسے ایک ذریعہ نجات بنادیا قرآن اسے گراہی بتا تا ہے اور کہتا ہے کہ محف ایک مقررہ رسم ادا کردیے سے نجات وسعادت عاصل نہیں ہوسکتی بلکہ نجات و سعادت عاصل ہوتی ہے نیک عملی سے قرآن کہتا ہے کہ صرف پانی چھوانے سے اصطباغ نہیں ہوتا بلکہ اصطباغ ہے کتمبار سعل خدا پرتی کرنگ میں رنگ جا کیں قرآن کہتا ہے نہیں ہوتا بلکہ اصطباغ یہ ہے کتمبار سعل خدا پرتی کرنگ میں رنگ جا کیں قرآن کہتا ہے صباغ کا اللهِ وَ مَنُ اَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِباغ کَا قَدِ رَبِّی اصطباغ ہے) اور کون ہوسکتا ہے ہم توای یہ الله کا رنگ ہے اس اس کا نتیجہ تھا کہ اگر چہ یہودیوں اور عیسائیوں کا خد ہب ایک کی بندگی کرنے والے ہیں ۔ اس کا نتیجہ تھا کہ اگر چہ یہودیوں اور عیسائیوں کا خد ہب ایک بی تھا اور کتاب اللی یعنی تو رات دونوں کی مشتر کہ میراث تھی لیکن دوخر ہی گروہوں میں بٹ جانے کی وجہ سے وہ باہم دگر مخالف اور مکذب ہوگے سے ایک دوسر سے کو جھٹلاتے اور ہم جھتا تھا۔

جب دنیا استے گروہوں اور جھوں میں بٹ گئ تھی اور ہر جھا دوسرے جھے کے نمر جب کوجھٹلار ہا تھا۔اس حقیقت کے باوجود کہ ان سٹ کی اصل ایک ہی تھی تو یہ فیصلہ کون کرتا کہ سپائی کا حقیقی نمائندہ کون ہے؟ قرآن کہتا ہے سپائی اصلاً سب کے پاس ہے مگر عملاً
سب نے اسے کھودیا ہے۔ سب کوالیہ ہی دین دیا گیا تھا اور سب کے لیے ایک ہی عالمگیر
قانون ہدایت تھا۔ لیکن سب نے اصل حقیقت ضائع کر دی اور ''دین'' یا راہ راست پر قائم
رہنے کی جگہ ہرگروہ نے الگ الگ راستے اختیار کر لیے اور سیمجھ بیٹھا کہ سعادت و نجات کا
وہی مشتق ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ ہدایت کا راستہ سب کے لیے کھلا ہے اور کسی خاص نسل یا
قوم کے لیے خطن نہیں ہے۔

بابششم

### وُحدہت انسیانی

جن لوگوں نے خدا کے نام پراپنے آپ کوالگ الگ مذہبی گروہوں میں بانٹ لیا تھا ان کے بارے میں قرآن کا پیانتہاہ تھا کہ'' کیا اپنے پرودگار کے سامنے وہتم ہے جھگڑتے رہیں گے''۔

اگرخدا پر سے دل سے ایمان لایا جائے توعمل کی زندگی میں یہ ایمان انسانی اخوت کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ یہی قرآن کا پیام تھا اور اس نے یہودیوں عیسائیوں اور پیغیبر کے زمانے کے عرب مشرکین کو یہی پیام دیا تھا۔ اس کی اصل تبلیغ بیتھی۔ کہ سارے گروہ اور خرانے جتھے پھر ایک جگہ آجا کیں اور بن نوع انسان کی عظیم تر اخوت کا راستہ ہموار کریں ، مولانا آزاد نے قرآن کے مطالعہ ہے اس پیام کا سخراج فرمایا ہے۔

قرآن نے اخوت انسانی کا جو لائحگل دیا ہے اس کا پہلا اصول یہ ہے کہ ابتدا میں نوع انسانی ایک بی جعیت تھی جو سارے انسانوں کے ایک خدا پر ایمان رکھتی ہے اور اس ایمان کے مطابق شروع میں تمام انسانوں نے دین یا زندگی کا ایک بی راستہ اختیار کیا تھا۔ سابقہ باب میں بتایا گیا ہے کہ کس شدت کے ساتھ قرآن نے اس بات پر ذور دیا ہے کہ زندگی کی بیر راہ سب کے لیے ایک بی ہو تھتی ہے اور اس اصول کے تحت اس زمانے کے بیود یوں ،عیسائیوں اور عربوں کو مخاطب کیا ہے ان سب میں بیات قدر مشترک تھی۔ کہ وہ

تصوارت ِقرآن \_\_\_\_\_\_\_ 123

حفزت ابراہیم کی شخصیت کواپنے مشتر کہ مورث اعلیٰ کا مرتبہ دیتے تھے۔اور یکساں طور پر
ان کا احترام کرتے تھے۔ پس قرآن ان کے سامنے ایک نہایت سیدھا ساراستہ پیش کرتا
ہے وہ کہتا ہے کہ اگر ہرا یک کے دین کی سچائی اس کے اپنے گروہ کے ساتھ وابستہ ہے تو بتلاؤ
کہ بیسب کے مورث اعلیٰ حضرت ابراہیم کس گروہ کے آدمی تھے ان کے زمانے میں نہ تو
یہودیت کا ظہور ہوا تھا اور نہ سے یت کا تو پھران کا کون ساراستہ یادین تھا۔

يْنَاهُـلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّوُنَ فِي اِبُراهِيُمَ وَمَا اُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِ نُجِيُلُ اِلَّامِنُ بَعُدِهِ اَفَلاَ تَعْقِلُونَ (٣: ٦٥)

پھر کیاتم اس وقت موجود تھے جب یعقوب کے سامنے موت آ کھڑی ہوئی تھی اور سے اپنی اولاد سے پوچھا تھا ، بتلاؤ میرے بعد کس کی عبادت کرو گے۔ انہوں نے جواب میں کہا تھا اس ایک خدا کی عبادت کریں گے جس کی تو نے عبادت کی ہے اور تیرے برگوں ابراہیم ، اسمعیل اور آمخی نے کی ہے اور ہم خدا کے حکموں کے فرما نبردار ہیں۔ بزرگوں ابراہیم ، اسمعیل اور آمخی نے کی ہے اور ہم خدا کے حکموں کے فرما نبردار ہیں۔ وَ قَالُو اللّٰ مُودُو اللّٰ اللّٰ مِلْلَةَ اِبْرَ اللّٰ مِلْلَةَ اِبْرَ اللّٰ مَ مُدا کے حکموں کے فرما کان مَن الْمُشُورِ کِیْنَ ٥ ( ۲ : ١٣٥)

اور یہودی کہتے ہیں یہودی ہوجاؤ ہدایت پاؤ کے نصاری کہتے ہیں نصرانی ہوجاؤ ہدایت پاؤ کے اسے پیغیمز تم کہونیں۔اللّٰدی عالمگیر ہدایت تمہاری ان گروہ بندیوں کی پابند

نہیں رہ سکتی! ہدایت کی راہ تو وہ خفی راہ ہے جوابرا ہیمٌ کا طریقہ تھااور وہشر کوں میں سے نہ تھا۔ اس طرح قرآن نے بیدواضح کرنے کی کوشش کی ہے کہ یہودی ،عیسائی اورمغربی ایشیاء کی دوسری اقوام اپنے مورث اعلیٰ ابراہیمؓ کے زمانہ میں جس دین کے پیرو تھےوہ نہ یہودیت تھانہ سیخیت اور نہ کسی اور نہ ہی حلقہ بندی ہے اس کا تعلق تھا۔ یہودیت اور میسحیت تو حضرت موی اور حضرت مین کے نام سے چلی جن کاظہور حضرت ابراہیم کے کئی سوسال بعد ہوا تھااور حضرت ابراہیم نے نجات کا جوطریقه اختیار کیا تھاوہ صرف کسی مخصوص گروہ کے لیے نہ تھا بلکہ پوری انسانیت کے لیے اور وہ ایک ہی خداکی پرستش اور نیک عملی کا راستہ تھا قر آن کہتا ہے کہ حضرت ابراہیم اور دوسرے تمام پیغیبروں نے دنیا کو جو بیام دیاوہ یہی تھا کہ بوری نوع انسانی ایک ہی امت ہاورسٹ کا ایک ہی پر وردگارہے پس جا ہے کہ سب ای ایک ہی پروردگار کی بندگی کریں ادرایک کنبہ کے افراد کی طرح رہیں قر آن نے پچھلے رسالوں اور نداہب کے بانیوں کے موافظ نقل کئے ہیں یہ بتانے کے لیے کہ ان سب نے دین کی وحدت اورانسان کی عالمگیراخوت کی تعلیم دی ہےلیکن قرآ ن افسوس کا اظہار کرتا ےکہ:

فَتَقَطَعُوا اَمُوَ هُمُ بَيْنَهُمُ زُبُواً المُكُلِّ حِزبُ بَمَا لَذَيْهِمُ فَوِحُونَ ( ٥٥: ٣٣)

لیکن لوگوں نے بیتعلیم فراموش کر دی اور اپنی الگ الگ ٹولیاں بنالیں اب ہر ٹولی اس میں مگن ہے جواس کے میلے پڑ گیا ہے۔

قُرِ آن کی دَعوت: مولانا آزاد لکھتے ہیں کہ قرآن نے کسی اور بات پراتنازور نہیں دیا ہے جتنا کہ اس نظریہ حیات پراس نے بار بارصاف اور قطعی لفظوں میں اس امر کا اعلان کر دیا ہے کہ وہ کسی نہ ہمی گروہ بندی کے حق میں نہیں ہے بلکہ اس کے برعکس چاہتا ہے۔ کہ تمام نہ ہمی گروہ بندیوں کی جنگ ونزاع ہے دنیا کونجات دلا دے اور سب کوسچائی کی ایک راہ پرجمع کر تصوارت ِقرآن \_\_\_\_\_\_\_\_ 125

دے جس کی فطرت ہی ہے کہ وہ روز اول سے موجود ہے اور تمام نداہب کے داعیوں نے اسی کی طرف بلایا ہے۔

شَرَعَ لَكُمُ مِّنَ الدِّيُنِ مَا وَصَى بِهِ نُوْحًا وَّالَّذِيْ آوُحَيْنَا إِلَيْکُ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبُرَاهِيُمَ وَ مُوْسَى وَعِيْسَى اَنُ اَقِيْمُوا الدِّيْنَ وَلَا تَنَفَرَّ قُوْا فِيُهِ ﴿ ١٣:٣١)

اور (دیکھو) اس نے تمہارے لیے دین کی وہی راہ تھہرائی ہے جس کی وصیت نوح کو کی تختیم بہت تھی کہ کی تختیم بہتی تھی کہ کی تختیم بہتی تھی کہ الدین ( یعنی خدا کا ایک ہی دین ) قائم رکھواور اس راہ میں الگ الگ نہ ہوجاؤ۔

إِنَّآ اَوُحَيُنَآ اِلَيُكَ كَمَّا اَوُحَيُنَا اِلَى نُوْحٍ وَّ النَّبِيِّنَ مِنْ بَعَدِهِ وَاَوْحُيُنَا اِلَى الْهُ وَالْسَبَاطِ وَعِيُسلَى وَاتُوْبَ وَيُونُسَ وَ الْهُرُهِيْمَ وَالْمُسَاطِقَ وَيَعْقُوبَ وَالْاَسْبَاطِ وَعِيْسلَى وَاتُوبَ وَيُونُسَ وَ الْهُرُونَ وَسُلَيْمُنَ ۚ وَ النَّيْنَا وَاوْدَ زَبُورًا ٥ وَرُسُلًا قَدُ قَصَصْنَهُمُ عَلَيْکُ مِنْ هَلُونُ وَسُلَيْمُنَ ۗ وَ النَّيْنَا وَاوْدَ زَبُورًا ٥ وَرُسُلًا قَدُ قَصَصْنَهُمُ عَلَيْکُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْ

قَبْلُ وَدُسُلَا لَمُ نَقُصُصُهُمْ عَلَيْکَ ( ۳: ۱۳ ) (اے پیمبر) ہم نے تہیں ای طرح اپنی وی سے خاطب کیا ہے جس طرح نوح کو

کیا تھا اور ان (تمام نبیوں کو کیا تھا) جونوح کے بعد ہوئے نیز جس طرح ابراہیم ، اسمعیل آخق ، یعقوب ، اولا دیعقوب ، پزس ، ہارون ،سلیمان ، (وغیرہ) کو مخاطب کیا اور داؤ دکوز بور عطاکی ،علاوہ بریں وہ رسول جن میں سے بعض کا حال ہم تمہیں پہلے سنا چکے ہیں اور بعض

ایسے ہیں جن کا حال مہیں نہیں سنایا

سورۃ انعام رکوع (۲) میں پیچھے رسولوں کا ذکر کرتے ہوئے قر آن نے ان الفاظ پیمبراسلام محمد علیقہ کومخاطب کیا ہے۔

اُو لَنِيكَ الَّذِيُنَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُلا هُمُ اقْتَدِهُ ﴿٢: ٩٠) بيوه لوگ بين جنهيں اللّه نے راه حق وکھائی پس (اے پیغبر)تم بھی انہیں کی ہدایت تمام بانیال ندا بہ کے پیردول کوایک بی راستے پرلانے کے لیے قرآن نے تمام بانیال ندا بہ کی پیردول کوایک بی راستے پرلانے کے لیے قرآن نے تمام بانیال ندا بہ کی کیسال طور پرتقد ہی فرمائی ہے اوران کے راستے کوراہ حق بنایا ہے۔ قُلُ امْنَا بِاللَّهِ وَمَا اُنْزِلَ عَلَیْنَا وَمَا اُنْزِلَ عَلَیْنَا وَمَا اُنْزِلَ عَلَیْ اِبُرْهِیْمَ وَاسْمَعِیْلَ وَالنَّبِیُّونَ مِنْ دَیِّهِمُ لَا نُفَرِقْ بَیْنَ اَمَدِ مِنْ مُسْلِمُونَ 0 (۳: ۸۲)

اے پیغبر کہددو ہماراطریقہ توبیہ ہے کہ ہم اللہ پرایمان لائے ہیں اور جو پچھاس نے ہم
پر نازل کیا ہے اس پرایمان لائے ہیں نیز جو پچھابرا ہیم ، آملیل ، آملی ، یعقوب ، اور اولا د
یعقوب پر نازل ہوا ہے ان سب پرایمان رکھتے ہیں ای طرح جو پچھ موٹی اور عیلی کو اور دنیا
کے تمام نبیوں کو ان کے پر دردگار ہے دیا گیا ہے سب پر ہمارا ایمان ہے ہم ان میں ہے کی
ایک کو بھی دوسر سے ہے جد انہیں کرتے (کہ اسے نہ مانیں دوسروں کو مانیں) اور ہم اللہ
کے فرمانبردار ہیں (اس کی سچائی جہاں کہیں بھی اور جس کی کی زبانی بھی آئی ہواس پر ہمارا ایمان ہے)۔

اوپر کی آیت کے بیالفاظ کہ ہم ان میں ہے کسی ایک کو بھی دوسرے سے جدا نہیں کرتے ۔قرآن میں متعدد موقعوں پرآئے جس کا منشابیہ ہے کہ ایک رسول کو دوسرے رسول ہے برتر سیحھنے ایک کو پیٹمبر ماننے اور دوسرے کو حق نہ جاننے کے رحجان سے انکار کیا جائے قرآن کہتا ہے ، ہرانسان کا جو خدا کے سیچ دین پر چلنا چاہتا ہے فرض ہے کہ بلاکسی امتیاز کے تمام رسولوں اور ان پرنازل کئے تمام صحائف پراور ان کی بنیادی صدافت پر ایمان لائے اور بیت چائی جہال کہیں بھی ظاہر ہوئی ہوا ہے قبول کرے۔

اَمَنَ الرَّسُوُلُ بِحَّا أُنُوِلَ إِلَيُهِ مِنُ رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُوُنَ ۖ كُلِّ اَمَنَ بِاللَّهِ وَمَلْيَكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَدُسُلِهِ لِنَ كَانُفَوِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنُ دُّسُلِهِ لِنَ وَقَالُوا سَسِعْنَا وَ اَطَعْنَا عُفُرَانَكُ رَبَّنَا وَإِلَيْكُ الْمَصِيرُ ٥ ( ٢ : ٢٨٥)

الله کارسول اس (کام حق) پر یقین رکھتا ہے جواس کے پر ودگاری طرف سے اس پر نازل ہوا ہے اور وہ لوگ بھی جو ایمان لائے ہیں بیسب الله پر اس کے ملائکہ پر اس کی تابوں پر ایمان لائے ہیں ان کے ایمان کا دستور العمل بیہ ہے کہ وہ کہ ہو ہیں ان کے ایمان کا دستور العمل بیہ ہے کہ وہ کہتے ہیں) ہم الله کے رسولوں میں سے کی کو دوسر سے جو انہیں کرتے (کہ کسی کو ما میں کہتے ہیں) ہم الله کے رسولوں میں سے کی کو دوسر سے جو انہیں کرتے (کہ کسی کو ما میں تیری کو ضمانی انہوں نے کہا خدایا ہم نے تیرا پیام سنا اور تیری فرمانبر داری کی ہمیں تیری مغفرت نصیب ہو۔ ہم سب کو بالاخر تیری ہی طرف لوٹنا ہے۔

قرآن کہتا ہے کہ خدا کی سچائی اس کی عالمگیر بخشش ہوہ نہ تو کسی خاص نسل وقوم سے متعلق ہوا ہے اور نہ کسی خاص نہ بی گروہ بندی سے اور نہ کسی خاص زبان میں اس کا نزول ہوا ہے انسان اپنے لیے جغرافیا ئی اور نیلی حد بندیاں قائم کر لیتا ہے لیکن خدا کی سچائی کو اس طرح با نا نہیں جاسکتا اس سچائی کی نہ تو کوئی قومیت ہے۔ نہ نسل ہے نہ جغرافیا ئی حد بندی ہے اور نہ جماعتی حلقہ بندی ، وہ خدا کے بیدا کئے ہوئے سورج کی طرح کرہ ارض کے ہرگوشے پر ضیا پاشی کرتی ہے اور ہرائیک کو کیسال روشنی بخشتی ہو وہ ہر جگہ نمود ار بہوتی ہو اور ہر عہد میں اپنا ظہور رکھتی ہے۔ خدا کی سچائی جہال کہیں بھی پائی جائے اور جس بھیس میں بھی پائی جائے اور جس بھیس میں بھی پائی جائے انسان کی بہت بڑی متاع ہے اور انسان اس کا وارث ہے۔

قرآن نے جا بجا تفریق'' بین الرسل'' کی راہ کو خدا کے دین سے انکار کی راہ قر اردیا ہے۔ پس انسان کے لیے دوہی راستے ہیں ایک نبیوں کے ماننے کاراستہ اور دوسر اسب کے انکار کا تنار کی تنار کا تنار

إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ اَنْ يُقَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَويدُونَ اَنْ يُقَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَعَدُونَ اَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ وَيَقُولُونَ لَوْ يَكُفُو بَعَض وَيُرِيدُونَ اَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلُاهُ وَلَيْكَ هُمُ الْكُلُورُونَ حَقًّا عَ وَاعْتَدُنَا لِلْكُلُورِيْنَ عَذَابًا مَّهِينًا ٥ وَالَّذِيْنَ اسَبِيلُاهُ وَلَيْكَ هُمُ الْكُلُورُونَ حَقًّا عَ وَاعْتَدُنَا لِلْكُلُورِيْنَ عَذَابًا مَّهِينًا ٥ وَالَّذِيْنَ الْمَنْ اللَّهُ عَلَوْلُ وَلَى مُنْ اللَّهُ عَلَوْلًا يَتُنَ اَحَدٍ مِنْهُمُ أُولَايِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهُمُ الْمُؤورَا رَحِيْمُ ٥٥ (٣: ١٥٠ : ١٥٢)

جولوگ اللہ اور اس کے پینمبروں سے برگشتہ ہیں اور چاہتے ہیں کہ اللہ اور اس کے رسولوں بیں تفرقہ کریں ( لیعنی کسی کو خدا کا رسول ما نیں کسی کو خہ ما نیں ) اور کہتے ہیں ان میں سے بعض کو ہم مانتے ہیں بعض کا افکار کرتے ہیں اور پھراس طرح چاہتے ہیں کفروا کمان کے ورمیان کوئی تیسراراستہ اختیار کرلیں تو یقین کرو یہی لوگ ہیں کہ ان کے کفر میں کوئی شبہیں اور جن لوگوں کی راہ کفر کی راہ ہے تو ان کے لیے رسواکن عذاب تیار ہے لیکن ہاں جولوگ افر جن لوگوں کی راہ کفر کی راہ کشریان لائے اور کسی ایک پیغیمر کو بھی ووسروں سے جد آنہیں کیا، اللہ اور اس کے تام پیغیمروں پر ایمان لائے اور کسی ایک پیغیمر کو بھی ووسروں سے جد آنہیں کیا، تو بلا شبہ یہی لوگ ہیں جنہیں عنقریب اللہ ان کو اجر عطا فرمائے گا اور وہ بڑا ہی بخشنے والا تو ہمروان ہے۔

سورة بقرة شي جوقر آن كى دوسرى سورت ہے سيچ مومنوں كى داہ بتلائى گئى ہے۔ وَالَّذِيْنَ يُوْمِنُونَ بِمَا اُنْزِلَ اِلَيُكَ وَ مَاۤ اُنْزِلَ مِنُ قَبُلِكُ وَبِالْاحِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ ٥ اُولَئِنَكَ عَلَى هُدَى مِّنُ رَبِّهِمُ وَاُولَئِنَكُ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٢: ٥:٨)

اور وہ لوگ جوسچائی پر ایمان لائے جو پیغیمر اسلام پر تازل ہوئی ہے اور ان تمام سچائیوں پر جواس سے پہلے نازل ہوچکی ہے اور نیز آخرت کی زندگی پر یقین رکھتے ہیں۔ سو پہلے نازل ہوچکی ہے اور نیز آخرت کی زندگی پر یقین رکھتے ہیں۔ سو یہی لوگ ہیں جواسپے پر وردگار کی تھمرائی ہوئی ہدایت پر ہیں اور یہی ہیں جنہوں نے فلاح پائی۔ قرآن اس بات پر تعجب کا اظہار کرتا ہے کہ وہ لوگ بھی جو بیا یمان رکھتے ہیں کہ تمام قرآن اس بات پر تعجب کا اظہار کرتا ہے کہ وہ لوگ بھی جو بیا یمان رکھتے ہیں کہ تمام

کارخانہ متی کا خالق ہے اور اس کی پروردگاری ہر مخلوق کی پرورش کر رہی ہے اس امر سے انکار کرتے ہیں کہ اس کا دیا ہوار وحانی سچائی کا قانون بھی ایک ہے اور ایک ہی طور پرتمام نوع انسانی کو دیا گیا ہے۔

قُـلُ يَـٰٓاَهُـلَ الْكِتَٰبِ هَلُ تَنْقِمُونَ مِنَّاۤ إِلَّاۤ اَنَ امَنَّا بِاللّٰهِ وَمَّا اُنُزِلَ اِلَيُنَا وَمَّا اُنُزِلَ مِنُ قَبْلُ وَاَنَّ اَكُثَرَكُمُ فَلِيقُونَ ٥( ٥: ٥٩)

ان لوگول سے کہوکدا سے اہل کتابتم جو ہماری خالفت میں کمر بستہ ہوگئے ہوتو بتلاؤ اس کے سواہمارا جرم کیا ہے کہ ہم اللہ پر ایمان لائے ہیں اور جو کچھ ہم پر نازل ہوا ہے اور جو اس سے پہلے نازل ہوا ہے سب پر ایمان رکھتے ہیں (پھر کیا خدا پرتی) اور خدا کے تمام رسواول کی تصدیق کرنا تمہار سے نزدیک جرم اور عیب ہے (افسوس تم پر) تم میں سے اکثر ایسے ہیں جوراہ حق سے یکمر برگشتہ ہیں۔

وَإِنَّ اللَّهَ رَبِّى وَرَبُّكُمُ فَاعْبُدُوهُ ﴿ هَاذًا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ ﴿ ١٩: ٣٧)

دیکھوخدا تو میرا اورتمہار ا دونوں کا پروردگار ہے پس اس کی بندگی کرویہی دین کی سیدھی راہ ہے۔

قُلُ اَتُحَا جُوْنَنَا فِي اللَّهِ وَهُوَ رَبُنَا وَ رَبُّكُمْ ۚ وَلَئَاۤ اَعۡمَالُنَا وَلَكُمُ اَعُمَالُكُمْ ۗ وَ نَحُنُ لَهُ مُخُلِصُوْنَ ٥٠ ( ٢: ١٣٩ )

(اے پیغیران سے) کیاتم خدا کے بارے میں ہم سے جھگڑا کرتے ہو حالانکہ ہمارا اور تمہارا دونوں کا پروردگار وہی ہے اور ہمارے لیے ہمارے اعمال ہیں تمہارے لیے تمہارے اعمال یعنی ہرانسان کواس کے عمل کا بتیجہ ملنا ہے پھراس بارے میں جھگڑا کیوں کرتے ہو۔

اس موقع پر بات قابل لحاظ ہے کہ اوپر کی آیات میں جہاں کہیں اس طرح کے

مخاطبات ہیں جیسے إن المله رَبّی وَرَبُكم (الله بمارااورتمهارادونوںكار وردگارے)الهنا والهُ كم واحد (جارااورتمهاراوونولكاخداليك بى ب)ولنا اعمالنا ولكم اعهالكم (اورجارك ليه مارعمل بي اورتهارك ليتهارك لي تبارك لل اں قتم کے تمام مخاطبات سے قرآن کامقصوداس حقیقت پرزورویٹا ہے کہ سب کا پروروگار ایک ہےاور ہرانسان کے لیے ویہا ہی نتیجہ ہے جبیہا اس کاعمل ہےای لیے قرآن یو چھتا ہے تو پھر خدااور ندہب کے نام پر بیعالمگیر جنگ وجدال کیوں بریا ہے وہ بار بار کہتا ہے کہ اس کی تغلیمات اس کے سوا کی خیبیں کہ وہ انسان کو خدا پرستی ادر نیک عملی کی طرف بلاتا ہےوہ سمی مذہب کونہیں جھٹلا تا اور نہ کسی بانی ند ہب کا اٹکار کرتا ہے۔ وہ سب بانیاں نداہب کی یکساں تقیدیق کرتا ہے اور سب کی مشتر کے تعلیم اس کا دستور العمل ہے پھر جب اس کا پیام ہیہ ہے قرآن یو چھتا ہے کہ تمام بیروان فدہب نے کیوں اس کے خلاف اعلان جنگ کردیا ہے۔ مولانا آ زاد لکھتے ہیں کہ قرآن نے مجھی کسی ندہب کی پیروی کرنے والوں سے بیہ مطالبہ ہیں کیا کہ وہ اے ایک نے دین کے طور پر مان لیس بلکہ وہ ان سے یہی کہتا ہے کہ انے اپنے مذہب کی حقیقی تعلیم پر جسے انہوں نے طرح طرح کی تحریفوں اور اضافوں ہے سخ كرديا بي يائى كے ساتھ كاربند ہو جائيں وہ كہتا ہے كداگر انہوں نے ايسا كرايا تو اس كا مقصد پورا ہو جائے گا۔ کیونکہ جونہی وہ انبے مذہب کی حقیقی تعلیم کی طرف لومیں گے۔ان کے سامنے وہی حقیقت آ موجود ہوگی ۔جس کی طرف قر آن بلاتا ہے۔وہ کہتا ہے کہاس کا پیام کوئی نیام پیام ٹبیس ہے بلکہ وہی قدیم پیام ہے جوتمام بانیاں نداہب دے چکے ہیں۔ قُـلُ يَأْهُلَ الْكِتَابِ لَسُتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَتَّى تُقِيَمُوا التَّوُرااةَ وَالْإِ نُجِيْلَ وَمَّا أُنْزِلَ اِلَيُكُمُ مِّنُ رَّبِكُمُ ۖ وَ لَيَـزِيُـدَنَّ كَثِيهُ رَا مِّنْهُمُ مَّا ٱنْزِلَ اِلَيُكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَانًا وَّكُفُرًا ۚ ۚ فَلَا تَـاُسَ عَـلَى الْقَوُمِ الْكَفِرِيُنَ ٥ إِنَّ الَّـذِيْنَ امَـنُوا وَالَّذِيْنَ هَادُوا وَالصَّبِئُونَ وَالنَّصْرُحِ مَنُ امَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَحِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلاَحَوُقَ عَلَيْهِمُ وَلا عَرُقَ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمُ يَحُزَنُونَ ٥(٥: ٢٩:٢٨)

اے اہل کتاب جب تک تورات اور انجیل کواوران تمام صحیفوں کو جوتم پر نازل ہوئے ہیں حقیقتا قائم ند کرواس وقت تک تمہارے پاس دین میں سے پھٹیس ہے اور اے پیٹیس تمہارے پاس دین میں سے پھٹیس ہے اور اے پیٹیس تمہارے پروردگاری طرف سے جو پھٹے تم پر نازل ہوا ہے بجائے اس کے کہ بدلوگ اس سے ہدایت حاصل کریں تم دیکھو کے کہ ان میں سے بہتوں کا کفروط نیان اس کی وجہ سے اور زیادہ برایت حاصل کریں تم دیکھو کے کہ ان میں سے بہتوں کا کفروط نیان اس کی حالت پر ہے کار کوئم برو حالے گاتو جن لوگوں نے انکار حق کی راہ اختیار کی ہے تم ان کی حالت پر ہے کار کوئم نیک ہوئے تو اس کوئی ہو) جو کوئی بھی اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان لایا اور اس کے مل نیک ہوئے تو اس کے لیے نہتو کی طرح کا خوف ہے نہ کی طرح کی ٹھگینی۔

يكى وجد بك ترآن نے ان راست باز انسانوں كايمان وعمل كا پورى فراخد لى كساتھ اعتراف كيا ہے جونزول قرآن كے وقت مختلف غدا بہب يس موجود تھے اور جنبوں نے اپنے غدا بہب كي حقيقى روح ضائع نہيں كي تھى البت وہ كہتا ہے ايسے لوگوں كى تعداد بہت كم ہے فالب تعدادا يسے لوگوں كى ہے جواپے حقیقى غرب كراستے سے مخرف ہوگئے۔ كي سُسوًا سَوَ آءً مِنُ اَهُ لِ الْكِتْ بِ اُمَّةٌ قَانَ مَدَّ يَّتُ لُونَ اينتِ اللّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهُ وَالْكُومُ اللّهِ حِروَيَا مُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهَونَ عَنِ اللّهِ اللّهُ عَلُولًا مِنُ اللّهِ وَاللّهُ عَلِيْتُ بِاللّهِ وَالْوَيْدَ مِنَ الصّلِحِينَ ٥ وَمَا يَفُعَلُوا مِنُ اللّهُ فَلَوْ اللّهُ عَلِيْتُ بِالْمُتَقِينَ ٥ وَاللّهُ عَلِيْتُ بِالْمُتَقِينَ ٥ (٣: ١١١٥ ١١١)

یہ بات نہیں ہے کہ سب ایک ہی طرح کے ہوں انہیں اہل کتاب میں ایسے لوگ بھی بیں کہاصل دین پر قائم بیں وہ تو را تو ں کواٹھ اٹھ کراللہ کے کلام کی تلاوت کرتے ہیں اور ان کے سراس کے سامنے بھکے ہوتے ہیں اور وہ اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہیں نکی کا حکم دیتے ہیں اور بلاشبہ بہی لوگ نکی کا حکم دیتے ہیں برائی سے روکتے ہیں نیکی کی راہوں میں تیزگام ہیں اور بلاشبہ بہی لوگ ہیں جو نیک انسانوں میں سے ہیں اور یا در کھو میلوگ جو پچھ نیکی کا کام کرتے ہیں تو ہر گڑا ایسا نہیں ہوگا کہ اس کی قدر نہ کی جائے وہ جانتا ہے کہ کس گروہ میں کون پر ہیزگار ہے۔ مہیں ہوگا کہ اس کی قدر نہ کی جائے وہ جانتا ہے کہ کس گروہ میں کون پر ہیزگار ہے۔ مہیں ہوگا کہ اس کی قدر نہ کی جائے وہ جانتا ہے کہ کس گروہ میں کون پر ہیزگار ہے۔ مہیں ہوگا کہ اس کی قدر نہ کی جائے وہ جانتا ہے کہ کس گروہ میں کون پر ہیزگار ہے۔

ان میں ایک گروہ ایسے لوگوں کا بھی ہے جومیاندرو ہیں کین بڑی تعدادایسے لوگوں کی ہے کہ جو پچھ کرتے ہیں۔ براہی کرتے ہیں یہ جوقر آن جا بجا اس بات پر زور دیتا ہے کہ وہ پچھی آسانی کتابوں کی تقد بی کرنے والا ہے جھٹلانے والانہیں اور ان کے پیروؤں سے کہتا ہے کہ آن پرایمان لاؤ تو اس سے مقصود بھی اسی حقیقت پر زور دیتا ہے کہ ایمان اور مقدس نوشتوں کے خلاف قر آن کوئی نیا وین نہیں پیش کرتا اور نہ یہ چاہتا ہے کہ وہ اپنے مقدس نوشتوں کے خلاف قر آن کوئی نیا وین نہیں اپنے اپنے اصل دین پر مضوطی سے جے ادیان سے مخرف ہوجا کیں بلکہ فی الحقیقت آنہیں اپنے اپنے اصل دین پر مضوطی سے جے دیا تا کہ کرتا ہے اور اس لے تی بیاس سے جھڑ ہے ہیں؟

اس لیے قرآن نے نیکی کے واسطے معردف کا اور برائی کے واسطے منکر کا لفظ استعال کیا ہے۔ وَ أَمُورُ بِالْمَعُرُونُ فِ وَاللّهَ عَنِ الْمُنْكَور (۱۷:۲۱)

معروف کا لفط''عرف'' سے لکلا ہے جس کے معنی جیں جانی پہچانی بات کو پہچانا اور ''مکر'' کے معنی جیں الی بات جس سے عام طور پر انکار کیا گیا ہو قر آن نے ان الفاظ کو خاص طور پر اس لیے اختیار کیا ہے کہ انسانوں کے افکار وعقائد میں چاہے کسی قتم کے اختلافات کیوں نہ ہوں کچھ ہا تیں الیم جیں جن کے اچھے ہونے پرسب متفق ہیں اور جن کے برے ہونے پرسب کا تفاق ہے۔مثلا اس بات میں سب متفق ہیں کہ بچ بولنا اچھا ہے اور جھوٹ بولنا برا ہے اس پرسب کو اتفاق ہے کہ دیا نتداری اچھی بات ہے۔ بددیا نتی بری
اس ہے کسی کو اختلاف نہیں کہ ماں باپ کی خدمت بمسایہ سے سلوک بمسکینوں کی خبر گیری
اور مظلوموں کی امداد اچھی باتیں ہیں اور ان کے بارے میں کوئی مختلف نظریہ نہیں رکھتا دنیا
کے تمام اخلاق دنیا کی تمام حکمتیں اور دنیا کی تمام جماعتیں دوسری باتوں میں کتا ہی
اختلاف رکھتی ہوں لیکن جہاں تک ان اچھا ئیوں کا تعلق ہے سب ہم آ ہنک اور ہم رائے
ہیں۔ اسی لیے قرآن کہتا ہے کہ جب (معروف نیکی کا جم دیتا ہے اور منکر برائی) مے منع کرتا
ہیں۔ اسی کی خالفت کیوں ہو؟

فطرت الله: قرآن كہتا ہے كہ يمى راہ عمل جواس نے مقرر كى ہے ، دوسر بے توانين فطرت كى طرح نوع انسانى كے لئے ايك قانون فطرت ہے اگرتم اس فيض حاصل كرنا چاہتے ہوتواس پرچلو۔ بيضدا كالمفہرايا ہواراستہ ہى فطرى دين ہے ايسا قانون ہے جس ميں كى كے لئے تبديلى نہيں ہوتى ايسا دين ہے جس تمام اخبياء نے اختيار كيا اور تبليغ كى يمى وہ نہمب ہے جس كوتر آن 'اسلام' كانام ديتا ہے يعنی خدا كے همرائے ہوئے توانين حيات كى فرمانبردارى كاراستہ۔

فَاقِهُ وَجُهَكُ لِلدِّيُنِ حَنِيفًا فِطُرَتَ اللَّهِ الَّتِى فَطَرَ النَّاسَ عَلَيُهَا ﴿ لَاتَبُدِيُلَ لِيَعَلَمُ وَلَكِنَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٥ مُنيبِينَ اللَّهِ وَالْحَلَّ اكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ٥ مُنيبِينَ اللَّهِ وَالْحَلُقِ اللَّهِ وَالْحَلُونُ الْمُصْوَرُ كِينَ ٥ مِنَ الَّذِيْنَ فَرَقُوا وَ التَّقُومُ وَالَّا تَكُونُوا مِنَ الْمُصْوَرُ كِيْنَ ٥ مِنَ الَّذِيْنَ فَرَقُوا وَ التَّقُومُ وَكَانُو الصَلْوَةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُصْوَرُ كِيْنَ ٥ مِنَ الَّذِيْنَ فَرَقُوا وَلَا لَكَنْهُمُ فَارْحُونَ (٣٠:٣٠)

تم ہرطرف سے مند پھیر کرالدین کی طرف رخ کرویہی خدا کی بناوٹ ہے۔جس پر اس نے انسان کو پیدا کیا ہے اللہ کی بناوٹ میں بھی تبدیلی نہیں ہوسکتی یہی'الدین القیم'' لینی سیدھااور سچادین ہے لیکن اکثر انسان ایسے ہیں جونہیں جانتے (دیکھو) اسی (ایک خدا ) کی طرف متوجہ رہو۔اس کی تافر مانی سے بچو نماز قائم کرواور مشرکوں میں سے نہ ہو جاؤ جنہوں نے اپنے دین کے کلڑے کلڑے کردیئے اور گروہ بندیوں میں بٹ گئے ہر گروہ کے پاس جو پچھ ہے وہ اس میں کمن ہے۔

إِنَّ الدِّيُسَ عِسُدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا الْحَتَلَفَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتلْبَ إِلَّا مِنُ بَعْدِ مَا جَآءَ هُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمُ وَمَنُ يَّكُفُرُ بِاينتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ 0 فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلُ السَّلَمُتُ وَجُهِى لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ وَقُلُ لِلَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتلْبَ وَالْا مَيْنَ ءَ السَلَمُتُ مُ فَإِنُ الشَّلَمُ وَاللَّهُ مَيْنَ ءَ السَلَمُتُ مُ فَإِنُ السَّلَمُوا فَقَدِ الْحَتَدُوا ؟ وَإِنْ تَوَلَّوُا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلِحُ وَاللَّهُ مَيْنَ ءَ السَلَمُتُ مُ فَإِنُ السَّلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ الْبَلِحُ وَاللَّهُ بَعِيْرٌ بِالْعِبَادِه (١٨:٣)

الله كنزديك دين ايك بى جادروه اسلام جادر جوابل كتاب نے اختلاف كيا اورا يك دين پر مجتمع رہنے كى جگه يبوديت اور نفر انيت كى گروہ بنديوں ميں بث گئے توبياس ليے بواكدا كرچىلم حقيقت كى راہ ان پر كھل چكى تھى ليكن آپس كى ضداور سركشى سے اختلاف میں پڑھے اور یا در کھو جو کوئی اللہ کی آنتوں ہے انکار کرتا ہے تو اللہ کا قانون مکافات بھی حساب لینے میں سست رفتار نہیں پھراگر بیلوگ تم ہے اس بارے میں جھگڑا کریں تو تم کہو میر کا اور میرے پیروؤں کی راہ تو ہہے کہ اللہ کے آگے سراطاعت جھکا دینا اور ہم نے سر جھکا دیا اور ہم نے سر جھکا دیا ہوت ہے اور ان پڑھلوگوں ہے (یعنی مشرکین عرب ہے) پوچھوتم بھکا دیا ہے۔ پھراہل کتاب ہے اور ان پڑھلوگوں ہے (یعنی مشرکین عرب ہے) پوچھوتم بھی اللہ کے آگے جھکتے ہو یا نہیں (یعنی ساری با تیں جھگڑ ہے کی چھوڑ دو بیہ بتلاؤ تہ ہیں خدا پری منظور ہے یا نہیں اگر وہ جھک گئے تو (سارا جھگڑا ختم ہوگیا اور) انہوں نے راہ پالی اگر روہ جھک میں جو پچھ ہے وہ پیام حق پہنچا دینا ہے اور اللہ کی نظروں سے بندوں کا حال پوشیدہ نہیں ہے۔

قرآن کہتا کددین کی حقیقت ہے کہ خدانے جوقانون فطرت انسان کے لیے تلم رادیا ہے اس کی تھیں ادیا ہے اس کی تھیں اور ا ہے اس کی ٹھیک ٹھیک اطاعت کی جائے در حقیقت تمام کا نئات ہستی اس اصل پر قائم ہے اگر عالم تخلیق ذرہ میں اس راستے سے انحراف کرے تو سارا کارخانہ ہستی درہم برم ہو حائے۔

اَفَغَيْرَ دِيُنِ اللَّهِ يَبُغُونَ وَلَهُ اَسُلَمَ مَنُ فِى السَّمُواتِ وَالْلَرُضِ طَوْعًا وَّكَرُهَا وَاللَّهِ يُرْجَعُونَ (٨٣:٣)

پھر کیا جا ہے ہیں اللہ کا تھہرایا ہوا دین چھوڑ کرکوئی دوسرا دین ڈھونڈھ ڈکالیس حالانکہ آسان وزمین میں جوکوئی بھی ہےسب چارو ناچاراس کے تھہرائے ہوئے قانون عمل کے آگے جھکے ہوئے ہیں اور بالآخرسب کواس کی طرف لوٹنا ہے۔

جب قرآن کہتا ہے کہ' الاسلام' یا اللہ کآ گے سراطاعت جھکا دینے کاراستہ ہی خدا کا دین ہے اور ہررسول نے اس دین کی تبلیغ فر مائی ہے تو اس کا مطلب یہی ہوتا ہے کہ اس کے علاوہ دوسراکوئی دین یا راستہ گروہ بندی یا تفرقہ اندازی پڑٹی ہوگا اور خدا کا عالمگیر دین نہ وَمَـنُ يَّبُتَـغِ غَيُــرَ الْإِسُلَامِ دِيْنًا فَلَنُ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَفِى الْاَحِرَةِ مِنَ الْخَسِرِيُنَ ٥( ٨٥:٣)

اور جواسلام کے سواکوئی دوسرادین چاہے گاتو یا در کھواس کی راہ بھی قبول نہ کی جائے گی اور دہ آخرت کے دن دیکھے گا کہ تباہ ہونے والوں میں سے ہے۔

یکی وجہ ہے کہ قرآن نے تمام پیروان دعوت کو بار بار متنبہ کیا ہے کہ دین میں تفرقہ اندازی اور گروہ بندی سے بچیں اور ای گرائی میں نہ بہتلا ہو جا کیں جس سے قرآن نے نجات دلائی ہے وہ کہتا ہے میری دعوت نے ان تمام انسانوں کو جو نہ بہب کے نام پرایک دوسرے سے دسرے کے دشن ہور ہے تھے خدا پرتی کی راہ میں ای طرح جوڑ دیا کہ ایک دوسرے سے نفرت کرنے والے ایک دوسرے کے جان نثار بن گئے یہودی ،عیسائی مجوی اور صابی ان نفرت کرنے والے ایک دوسرے کے جان نثار بن گئے یہودی ،عیسائی مجوی اور صابی ان سب کو دعوت قرآنی نے ایک صف میں کھڑا کردیا اور اب یہ سب ایک دوسرے کے بانیان فراہب کی تقد بی کرتے ہیں۔

اور (دیکھو) سبل جل کراللہ کی ری مضبوط پکڑلواور جدا جدا نہ ہواللہ نے تم پرفضل و کرم کیا ہے است یاد کرو تمہارا حال بیتھا کہ ایک دوسرے کے دشن ہور ہے تھے پھراللہ نے تمہارے ولوں میں باہمد گرالفت پیدا کردی پھراییا ہوا کہ انعام الہی سے بھائی بھائی ہو گئے (اور (دیکھو) تمہارا حال بیتھا گویا آگ سے بھرا ہوا گڑھا ہے اور اس کے کنارے کھڑے

ہولیکن اللہ نے تنہیں بچالیا۔اللہ ال طرح اپنی کار فر مائیوں کی نشانیاں تم پر واضح کرتا ہے۔ تا کہ ہدایت یاؤ۔

وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَ هُمُ الْبَيِّنْتُ وَأُولَّنِكَ لَهُمُ عَذَابٌ عَظِيْمٌ ٥ (١٠٥:٣)

اور دیکھوان لوگوں کی سی چال اختیار نہ کر لینا جوایک دین پر قائم رہنے کی جگہ جدا ہو گئے اوراختلاف میں پڑ گئے ہاوجود کیکہ روش دلیلیں ان کے سامنے آ چکی تھیں (یا در کھو ) یہی لوگ ہیں جن کے لیے ( کامیا بی وفلاح کی جگہ ) بڑا (بھاری) عذاب ہے۔

وَاَنَّ هٰذَا صِرَاطِىُ مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوهُ ۚ وَلاَ تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمُ عَنُ سَبِيلِهِ ذٰلِكُمْ وَصَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ٥ (١٥٥:١)

پس ای ایک راہ پرچلو، طرح کی راہوں کے بیچھے نہ پڑجاؤ کہ دہ مہیں خدا کی راہ سے ہٹا کر جدا جدا کر دیں گی بہی بات ہے جس کا خدا تنہیں تھم دیتا ہے تا کیتم نافر مانی سے بچو۔ قرآن سے بنائے نزاع:

اس بات کواور زیادہ واضح کرنے کے لیے مولانا آزاداس نزاع کی نوعیت بیان کرتے ہیں۔ جو پیغبر اسلام کے زمانے میں قرآن اور اس کے خالفین میں پیدا ہوگئ تھی جوان بیں۔ جو پیغبر اسلام کے بیرہ تھے جوعرب میں جاری تھے ان میں سے بعضوں کے پاس آسانی صحائف بھی تھے تو سوال بیہ کہ کیا قرآن نے ان مقد س محیفوں سے انکار کیا تھا؟ کیا اس نے یہ دعویٰ کیا تھا کہ خدا کی سچائی کا وہی علمبر دار ہے اس لیے تمام لوگوں کو چا ہے کہ اپنے نے یہ دعویٰ کیا تھا کہ خدا کی سچائی کا وہی علمبر دار ہے اس لیے تمام لوگوں کو چا ہے کہ اپنے اپنے نبیوں سے برگشتہ ہوجا کمیں کیا اس نے کوئی ایسی نئی اور انو تھی بات پیش کی تھی جس کے اپنے میں قدرتی طور پر انہیں تامل تھا؟ مولانا آزاد کہتے ہیں کہ ان باتوں میں ہے کوئی بات بھی نہتی کہ توں میں نہتی کہ توں میں نہتی کہ نہ کیا اس کیوا اس

کے سامنے تھے بلکہ صاف صاف لفظوں میں یہ کہددیا کہ مجھ سے پہلے جینے بھی پیغبر آ چکے ہیں میں سب کی تصدیق کرتا ہوں اس نے کسی نم بہب میں کوئی فرق وامٹیاز قائم نہیں کیااور کسی مذہب کے ماننے والے سے بیرمطالبہ نہیں کیا وہ اپنے ندہب کی دعوت سے انکار کردے بلکہاس کے برعکس یمی کہاا ہے نہ ہوں کی حقیقی تعلیم لینی ایک خدایرا یمان اور نیک عملی کی راہ پر کار ہند ہو جاؤ کیونکہ تمام نہ ہبوں کی اصل یہی تھی۔اس نے نہ تو کوئی نیااصول حیات پیش کیا نہ کوئی انو کھاعمل بتایا اس نے صرف انہیں باتوں پر زور دیا جو دنیا کے تمام غدامب کی سب سے زیادہ جانی بوجھی باتنس رہی ہیں یعنی ایمان اورعمل صالح ،ا*س نے* جب مجھی لوگوں کواپی طرف بلایا تو یہی کہا کہاہے اپنے مذہبوں کی حقیقت از سرنو تازہ کر لواور ایک دوس سے کے ساتھ ل جل کررہو۔اوراپیا کرناہی کو یا قر آن کے پیغام کو قبول کرلینا تھا۔ پھر آخر قرآن کی مخالفت کا سبب کیا تھا۔قریش مکدی مخالفت اس بنا پڑھی کہ اس نے بت برئی سے انکار کر دیا تھا۔لیکن سوال یہ ہے کہ یہودیوں نے کیوں مخالفت کی جو بت پرست نہیں تھے اور عیسائی کیوں برسر پر کار ہوگئے ۔جنہوں نے بت برسی کی حمایت نہیں کی تھى؟اصل يە بے كە ہر خدمب كے پيروں كى خوامش يىتى كەقر آن اينے حريف خدامب كى تعلیمات کو جھٹلائے اور چونکہاس نے ایسانہیں کیا تھااس لیے کوئی بھی اس سے خوش نہ تھا بلاشبه يبودي اس بات سے تو بہت خوش تھے كەقر آن حضرت موی كى تقىدىق كرتا تھالىكىن چونکہ وہ ساتھ ہی حضرت سیخ کی بھی تصدیق کرتا تھااس لیے یہودیوں نے اس کی مخالفت ضروری مجھی عیسائی اس بات پرخوش تھے کہ قر آن حضرت سنٹے کی ماں حضرت مریم کی یا کی و صداقت کا اعلان کرتا ہے کیکن وہ اس سے ناراض تھے کہ قر آن بیہ بھی کہتا تھا کہ نجات کا دارومداراعتقاد وعمل پر ہے نہ کہ کفارہ واصطباغ پر ،عیسائیوں کے لیے پیر بات نا قابل برداشت تھی ای طرح قریش مکہ کے لیے اس سے بڑھ کرخوشی اور کوئی نہیں ہو عمق تھی کہ قر آن حفرت ابراہیم اور حفرت آملعیل کی بزرگ کا احترام کرتا ہے۔ کیونکہ وہ انہیں کی نسل سے تھے لیکن وہ کیونکر برداشت کر سکتے تھے کہ ای کے ساتھ یہودی پیغیبروں کا بھی احترام کیا جائے جوان کی نسل سے نہ تھے۔

مخضرا یوں مجھنا چاہیے کہ قر آن کے تین نمایاں اصول ایسے تھے جواس وقت عرب میں مروجہ ندا ہب کے پیروؤں کی ناراضگی کاباعث ہے۔

پہلے تو یہ کہ قرآن نہ ہی گروہ بندی کا مخالف تھا اس نے دین کی وحدت کا اعلان کیا اگر اس بات کو مان لیا جاتا تو ان کوشلیم کرنا پڑتا کہ دین کی سچائی کسی ایک ہی گروہ کے جصے میں نہیں آئی ہے۔سب کو بکسال طور پر ملی ہے لیکن اس بات کو مانناان کی گروہ پرتی پرشاق گزرتا تھا۔

دوسرے یہ کر آن کہتا تھا نجات وسعادت کا دارہ مداراعتقاد کمل پر ہےنسل وقوم گروہ بندی اور ظاہری رسم ورواج پرنہیں ہے آگر اس اصول کووہ تسلیم کر لیتے تو پھر نجات کا دروازہ بلا احتیاز تمام انسانی نسل پر کھل جاتا لیکن اس بات کے لیے ان ہیں ہے کوئی بھی تیار نہ تھا۔
اور تیسرے یہ کہ قرآن اس بات پر زور دیتا ہے کہ اصل دین خدا پرسی ہے یعن کی درمیانی واسطے کے بغیر براہ راست ایک خدا کی پستش کی جائے لیکن اس وقت کے دوسرے پیروان ندا ہب نے خدا پرتی کے تام پر کسی نہ کی شکل میں شرک و بت پرتی کے طریقے بیروان ندا ہب نے قدا پرتی کے تام پر کسی نہ کسی شکل میں شرک و بت پرتی کے طریقے اختیار کر لیے تھے۔ گوانہیں اس بات ہے انکار نہ تھا کہ اصل دین بلاوا۔ طہ خدا کی پرستش ہے

www.KitaboSunnat.com

کیکن اینے مالوف اورمورو فی طریقوں ہے دستبر دار ہو نانبیں شاق گزرتا تھا۔

140

#### خلاصه بحث:

تفوارت قرآن

نزول قرآن کے وقت فربی شعور مختلف اقوام عالم کے جھ بندی کے شعور کے آگ نہ برخاتھا، ہر فدبی گروہ اس بات کا مدگی تھا کہ صرف ای کا فد ہب سچافہ ہب ہاور جوآ دی اس کے فہبی صلقہ میں وافل ہے۔ وہی نجات کا مستق ہے، صداقت کا معیار اور فد ہب کی اصل حقیقت محض اس کے فاہری اعمال ورسوم سے۔ مثلاً عباوت کی شکل ، قربانیوں کی رسوم کی طاص قسم کے طعام کا کھانا یا کسی خاص وضع قطع اور لباس کا اختیار کرنا یا نہ کرنا چونکہ یہ فاہری اعمال ورسوم ہر فد ہب میں الگ الگ سے اس لیے ہر فد ہب کا بیروای بنیاد پر دوسرے فد ہبی گروہ کے بیروکو صداقت سے خالی ہجستا تھا۔ ہر فد ہبی گروہ کا دعوی صرف یہی نہیں تھا کہ وہ سے بلکہ یہ بھی تھا کہ دوسرے گروہ کا فد ہر ہر ہر ہتا تھا۔

قرآن نے دنیا کے سامنے تمام ندا ہب کی عالمگیر وحدت کا اصول پیش کیا اس نے کہا جس طرح تو انین فطرت کا نئات ہتی کے نظام کو برقر اررکھتے ہیں ای طرح زندگی کا ایک روحانی قانون بھی ہے جو حیات انسان پر حادی ہے اور بیرقانون سب انسانوں کے لیے کیساں ہاں نے بتایا کہ سب سے بڑی گراہی جس میں بی نوع انسانی بہتلا ہوئی بیتی کہ اس نے اس قانون فطرت کو فراموش کر دیا اور الگ الگ گروہ بندیاں کرلیس زندگی کے اس روحانی قانون یا دین الہی کا اولین مقصد بیرتھا کہ نوع انسانی کو متحدر کھے اور اس میں تفرقہ و روحانی قانون یا دین الہی کا اولین مقصد بیرتھا کہ نوع انسانی کو متحدر کھے اور اس میں تفرقہ و کرا نے نہیدا ہو لیکن انسان کی سب سے بڑی بوشتی ہے ہے کہ اس نے اتحاد کی اس متاع گراں بہا یعنی ند ہرے کونفر قد اندازی کا ہتھا ربنا دیا۔

قرآن کے ظہور کا مقصد اصل غد بب اور اس کے طاہری شوارع میں امتیاز کرنا تھا اصل غد بب کواس نے دین سے تعمیر کیا ہے اور دوسری چیز کوشرع اور منہاج بتایا۔ ایک دین

ایک ہی ہے اور ہرز مانہ میں سب کوایک ہی طرح سے دیا گیا ہے۔البتہ شرع ومنہاج میں اختلاف ہے اصل دین اختلاف ہے اصل دین اختلاف ہے اصل دین مختلف ہو گئیں ہوئے اس شرع ومنہاج ہے اختلاف ہے اصل دین مختلف نہیں ہو سکتے اور قرآن نے اس حقیقت پر پوراز وردیا ہے۔قرآن کا شکوہ بیتھا کہ دین کو فراموش کر دیا گیا ہے۔اور شرع ومنہاج یا ظاہری شوارع کو اصل مقصد قرار دے لیا گیا ہے اور یہی چیزانسانوں کے باہمی اختلافات کی بنیاد بن گئی ہے۔

قرآن نے نہایت واضح الفاظ ہیں اعلان کیا کہ اس کی وعوت کا مقصد اس کے سوا کچھنیں ہے کہ تمام نداہب سے ہیں لیکن ان نداہب کے پیروسچائی سے مخرف ہو گئے اگر وہ اپنی فراموش کردہ سچائی لینی خدائے واحد کی پرستش اور نیک عملی کے راستے کو پھر سے اختیار کرلیس تو قرآن کا مقصد پورا ہو جا تا ہے۔ اور گواس راستے کے اختیار کرنے کے معنی بی بید ہیں کہ اس راہ پر چلنے والوں نے گویا قرآن کو قبول کرلیا۔ بیتمام نداہب کی مشتر کہ سچائی کوقرآن نے 'الدین' یا' الاسلام' کانام دیا ہے، وہ کہتا ہے کہ خداکا دین اس لیے نہیں ہے کہ انسانوں کے درمیان تفریق پیدائی جائے بلکہ اس کے برعس اس کا مقصد بیتھا کہ تمام انسانوں کے درمیان باہدگراخوت ورفاقت پیدا ہواورسب ایک ہی پروردگار کے کہتا م انسانوں کے درمیان باہدگراخوت ورفاقت پیدا ہواورسب ایک ہی پروردگار کے رشتہ عبود بیت سے فسلک ہوکراخوت کے ساتھ و ہیں۔

نہ ہی گروہ بندی کی لعنت آج بھی دنیا کے ہر گوشے پر مسلط ہے کین اس لعنت سے نجات کس طرح حاصل کی جائے؟ پیخرابی اس لیے انسانوں میں سرایت کر گئی کہ ذہب کی اصل رُدح کونظروں سے اوجھل رکھا گیا ہے۔ اب بیکام تمام فذہبی گروہوں کی پیروی کرنے والوں کا ہے کہ وہ اپنے قدموں کے کھوئے ہوئے نشانوں کا پھر سے سراغ لگائیں اور ہر فدہب کی بنیادی تعلیم لینی دین کے داستے پر گامزن ہوجا کیں اگر بیکام کرلیا گیا تو قرآن کہتا ہے۔ تمام نزاعات ختم ہوجا کیں گے۔

اور برخض میمسوس کرنے گے گا کہ تمام ندا بہ کاراستدا یک بی ہے بینی وہ ایک دین جو پوری بی نوع انسان کے لیے ہے اور جے قرآن نے الاسلام کا نام دیا ہے جس کالفظی ترجمہ ہے۔ ''امن وسلام تی'' کاراستہ بعنی خدا پرتی اور نیک عملی بی وہ راستہ ہے جس پرچل کرنوع انسانی کی باہمی بگا گلت کے ٹوٹے رشتوں کو جوڑ اجا سکتا ہے یا اس تصور کو پھر سے زندہ کیا جا سکتا ہے۔ کہ سب انسانوں کا ایک بی پروردگار ہے۔ ہم سب کو ایک ہوکر اسی کی بندگی کرنی چاہے اور اسی کے آگے سرجھ کا ناچا ہے تا کہ ہمارے تمام آپسی نزاعات ختم ہو جا کیں جو ہم نے اپنے ہاتھوں پیدا کر لیے۔ قرآن کا یہی پیام تھا جو جھ اللہ کے خرائے میں جا کمیں جو ہم نے اپنے ہاتھوں پیدا کر لیے۔ قرآن کا یہی پیام تھا جو جھ اللہ کے خرائے میں تمام نہ ایس اور ادیان کے پیروؤں کو دیا گیا۔

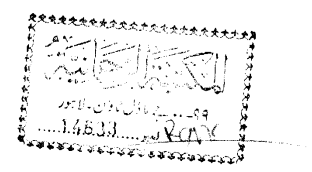
قُـلُ يَـٰٓاَهُـلَ الْكِتَـٰبِ تَـعَـالَـوُا اِلَّى كَـلِـمَةٍ سَوَاءٍ بَيُنَنَا وَبَيُنَكُمُ ٱلَّانَعُبُدَ اِلَّا اللَّهَ وَلَانُشُوكَ بِهِ شَيْتًا وَّلاَ يَتَّجِذَ بَعُضُنَا بَعُضًا اَرْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ ﴿ ﴿٣٣:٣﴾

ا الی کتاب اس بات کی طرف آؤ جو ہمارے اور تمہارے درمیان کیساں طور پر (مسلم) ہے وہ یہ ہے کہ اللہ کے سوا ہم کسی کی عبادت نہ کریں اور کسی کواس کا شریک نہ تضہرائیں اور ہم میں سے کوئی کسی کواللہ کے سوا (اپنا معبود نہ بنائے)۔

جمعیت انسانی کو متحد کرنے کے لیے قرآن ایک وفاقی اصول پیش کرتا ہے، یہ تو ممکن نہیں ہوسکتا کہ ایک ہی شم کی شرع ومنہاج یا ایک ہی طرح کے ضابطہ وقانون یا ایک ہی شم کی طریق عبادت کے ذریعہ تمام دنیا کے انسانوں کو ایک ہی رشتہ میں منسلک کر دیا جاتا اس لیے قرآن صرف اس بات کی دعوت دیتا ہے کہ انسانی معیشت کو ایک ایسی بنیا د پر کھڑا کرو کے دنیا کی مختلف اقوام ، خدائے واحد کی پرستش کرتے ہوئے ایک دوسرے کے ساتھ اخوت کردنیا کی مختلف اقوام ، خدائے واحد کی پرستش کرتے ہوئے ایک دوسرے کے ساتھ اخوت ورفاقت کے دشتے میں منسلک رہ مکیس اور ایک خاندان کے ارکان کی طرح نیک علی کی راہ پرچل کر زندگی ہے افادہ و فیضان حاصل کر سکیس ، ایک حدیث میں بی نوع انسان کی اس

برادری کوایک خدا کا کنبہ یا گلے سے تعبیر کیا گیا ہے جس میں ہر فردی حیثیت ایک دوسرے کے لیے گلہ بان کی ہوگی اور ہر ایک پورے گلہ کی بھلائی و نگہبانی کا ذمہ دار ہوگا۔ نزول قرآن کو تیرہ سوسال سے زیادہ ہو چکے لیکن قرآن نے جو پیام اس وقت دیا تھا آج بھی وہ اپنی جگہ پر قائم اور اٹل ہے۔

☆☆ 000 ☆☆



# هماری دیگرکتب

| مولا ناابوالکلام آزاد<br>مهار ناله ایکاره تون | اُم الکتاب (تفسیر سوره فاتحه )<br>غیر ناط |  |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|--|
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|--|

 عبارخاطر تولأنا ابوالكلام أزاد تذكره مولانا إوالكلام آزاد

💿 قرآن کا قانون عروج وزوال مولا ناابوالكلام آزاد

💿 ټول فيمل مولا ناابوالكلام آزاد

خطبات آزاد مولانا إوالكلام آزاد

مولانا ابوالكلام آزاد اركان اسلام

⊙ مسلمانعورت مولانا إبوالكلام آزاد

حقيقت صلوة مولانا إوالكلام آزاد

مولانا إوالكلام آزاد ولادت نبوي

💿 مسكه خلافت مولانا إيوالكلام آزاد

مولانا ابوالكلام آزاد € صداعي انسانیت موت کے دروازے پر

مولا ناابوالكلام آزاد رسول اکرم ﷺ اور خلفائے راشدین کے آخری لمحات

مولا ناابوالكلام آزاد

💿 آزادی مند مولا ناابوالكلام آزاد

 افسانه چرووصال مولا ناابوالكلام آزاد

مرتبه: ڈاکٹر احد حسین کمال مولانا آزاد نے پاکستان کے بارے میں کیا کہا

مولا نا ابوالكلام آزاد € مقام دعوت

 اسلام میں آزادی کا تصور (الحریت فی الاسلام) مولا ناابوالكلام آزاد

مولا ناابوالكلام آزاد 💿 طنزيات آزاد

 ملفوظات آزاد مولا ناابوالكلام آزاد

ئىسرى منزل، حن ماركيث، أردو بازار، لا جور \_يون: **7232731** maktaba\_jamal@email.com maktabajamal@yahoo.co.uk